

وزارة الثقافة  
المهيئة العامة السورية للكتاب

الطبعة الوطنية للترجمة

٥

# الطيماؤس واكريتيس



تأليف  
أفلاطون

ترجمة:  
الأب فؤاد جرجي بربارة

تحقيق وتقديم:  
البير ريفو

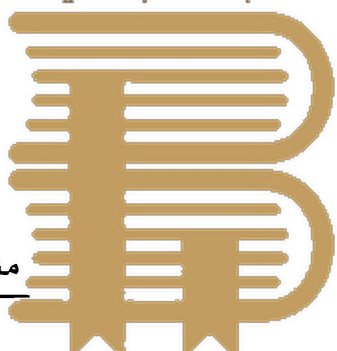
## **الطيماؤس واكريتيس**



# الطيماؤس واكريتيس

تأليف : أفلاطون  
تحقيق وتقديم: البيرريقو  
ترجمة: الأب فؤاد جرجي بربارة

شبكة كتب الشيعة



منشورات الهيئة العامة السورية للكتاب

وزارة الثقافة - دمشق ٢٠١٤ م

**Collection des Universités de France**  
publiée sous le patronage de l'ASSOCIATION GUILLAUME BUDÉ

**PLATON**

**ŒUVRES COMPLÈTES  
TOME X  
Timée - Critias**

**Texte Etabli et Traduit**

Par

**Albert Rivaud**

Membre de l'Institut

Quatrième tirage revu et corrigé

**PARIS**

SOCIÉTÉ D'ÉDITION «LES BELLES LETTRES»

95, Boulevard Raspail

1963

صدرت الطبعة الأولى ضمن منشورات  
وزارة الثقافة والسياحة والإرشاد القومي  
دمشق - ١٩٦٨

الطيماؤس واكريتيس / تأليف أفلاطون؛ تحقيق وتقديم البير ريفو؛  
ترجمة فؤاد جرجي بربارة . - ط ٢ . - دمشق: الهيئة العامة السورية  
للكتاب، ٢٠١٤ . - ٤٢٤ ص؛ ٢٤ سم

(الخطبة الوطنية للترجمة؛ ٥)

١ - ١٨٤ أفل ط - العنوان ٢ - أفلاطون ٣ - العنوان  
٤ - ريفو ٥ - بربارة ٦ - السلسلة  
مكتبة الأسد

اعتمدنا في هذه الترجمة مجموعة Budé، الطبعة الرابعة.  
حقق النص اليوناني وقدّم له الأستاذ البير ريشو من أكاديمية  
الفلسفة بباريس، كما قام الأب فؤاد جرجي بربارة بترجمة  
المقدمات والحواشي عن الفرنسية والمن عن الأصل اليوناني.  
ولقد اعتمد الأب بربارة في كتابة الأعلام اللفظ اليوناني.

(الناشر)



## مفتتح

يُعتبر كتاب **التيماوس** *Tiμaioς* من أواخر الكتب التي حررها أفلاطون قبل كريتياس *Krītias*. وكتبها قبل وفاته (٣٤٦ أو ٣٤٨) بـ١٠ سنوات تقريباً. وكان من المقرر أن يُؤلف **التيماوس** الجزء الأول من ثلاثة تتضمن كريتياس وهِرْموكراتيس (ولكن هذا الأخير قد فُقد). ورامت هذه الثلاثية أن تعالج مسألة أصول الكون والإنسان والمجتمع.

والتيماوس هو بالأحرى دراسة للكون (كوزمولوجيا) أكثر منها دراسة لنشأة الكون (كوزموغونيا) التي تناولها بعض الشعراء الإغريق بصورة أسطورية. فاستهل هزيود كتابه «نشأة الآلهة»، بتصرع إلى ربات الفن (Muses) كي يلهمنه القول الصادق والصحيح حول هذه النشأة. ومن بين الأساطير التي طرحتها أفلاطون أسطورة الأطلنطيis التي تتصدر كتاب **الطيماوس**: وهي جزيرة هائلة المساحة مقابل البرتغال وأعمدة هرقل (مضيق جبل طارق) والمغرب، كانت تتمتع بحضارة مزدهرة وبجيش جرار حاول اجتياح اليونان فصدته أثينا ودحرته. وأرض أطلنطيis هي أرض الطيطان أبناء الإله أطلس الذين يرثون في حسبهم ونسبهم إلى الإله بوسيدون. وسرعان ما تراجعت حضارتهم وأغرق زوس جزيرتهم هذه منذ ٩٠٠٠ سنة قبل أفلاطون. وأورد أفلاطون هذه القصة الخيالية ليركز على الحضارة الأنثانية العريقة التي لم تتدثر، ولينبه مواطنيه بأن مصيرهم مصير الأطلنطيis إن هم فسدوا. واستغلت قصة الأطلنطيis كثيراً في الأدب الباطنية

والإشرافية الأوروبيّة، وفي روايات الخيال العلمي (انظر على سبيل المثال رواية جول فيرن «عشرون ألف فرسخ في أعماق البحر» (١٨٦٩).

والموضوع الأهم في كتاب الطيماؤس يبقى موضوع الباراذيعما. فإذا كانت الباراذيعما في كتاب الجمهورية قد طرحت مسألة «ماذا نفعل؟»، وطرحـت في كتاب «السياسة» مسألة «كيف نفعل؟»، فإنـها في كتاب الطيماؤس تكلـمت عن «لماذا نفعل؟»، والمقصود بذلك هو التالي: إن دراسة الطبيعة - طبيعـتنا - تؤدي إلى القول بأن عالـمنا هو من صـنع العـقل، وبأنـنا قادرـون على بنـائه وتطـويره. صحيحـ أن صـانع الكـون قد بنـى العـالم انـطلاقـاً من بـاراذـيعـما مـثالـية، كما أنه صـنـع الزـمـن انـطلاقـاً من بـاراذـيعـما الخلـود والـسرـمـد. ونظـريـة المحـاكـاة (mimesis) هنا تفضـي إلى مـحاـكــة أـخـرى: وهي رـوحـ العالمـ الكاملـة الأـوصـافـ، وروحـ الفـردـ التي يجبـ أن تـشـابـهـهاـ، بالـاستـنـادـ إلىـ العـقـلـ الذيـ يـجـبـ أنـ يـتـطـورـ، وإـلاـ تـحـولـ إلىـ مـسـخـ، سـمـاهـ الفـارـابـيـ بالـداءـ السـبـعيـ (الـضـاريـ وـالـمـتوـحـشـ وـالـمـسـعـورـ) وـسـمـاهـ الفـيـلـسـوـفـ الإـنـكـلـيـزـيـ هـوبـسـ (Hobbes)ـ بـالـحـالـةـ الذـئـبـيةـ (homo homini lupus).

ويناديـ الطـيمـاؤـسـ بمـثالـ أعلىـ يـنـبـغـيـ علىـ البـشـرـ أنـ يـحـقـقـوهـ. وماـ نـظـريـةـ تـنـاسـخـ الأـرـوـاحـ إـلاـ دـعـوـةـ إـلـىـ تـحـقـيقـ هـذـاـ الـهـدـفـ الـأـعـلـىـ، أوـ الـاقـرـابـ مـنـهـ عـلـىـ الـأـقـلـ. ولاـ تـنـوـجـ هـذـهـ الدـعـوـةـ إـلـىـ الـفـردـ فـحـسـبـ، بلـ إـلـىـ الـمـجـمـوعـةـ أوـ الـمـجـتمـعـ. صـحـيحـ، فـيـ نـظـرـ أـفـلاـطـونـ، أـنـ دـورـنـاـ كـبـشـرـ لـيـسـ إـعادـةـ خـلـقـ عـالـمـ خـلـقـ أـصـلـاـ، بلـ اـسـتـكـمالـ هـذـاـ الـخـلـقـ لـلـوـصـولـ إـلـىـ إـلـنـسـانـ الـفـاضـلـ وـالـمـدـيـنـةـ الـفـاضـلـةـ.

لـقدـ وـظـفـ أـفـلاـطـونـ مـجمـوعـةـ مـنـ الـعـلـمـ وـالـمـعـارـفـ (منـ فـيـزيـاءـ وـرـيـاضـيـاتـ وـفـلـكـ وـجـيـوـلـوـجـياـ وـفـيـزيـوـلـوـجـياـ وـعـلـمـ نـفـسـ وـطـبـ،...ـ)، فـأـنـىـ كـتـابـ الطـيمـاؤـسـ كـمـوـسـوعـةـ عـلـمـيـةـ شـمـلتـ عـلـمـ زـمـانـهـ، وـاقـتـبسـ بـعـضـهـاـ مـنـ الـعـلـمـاءـ

والمفكرين الذين سبقوه. ولكن يبقى أن الهدف الأسماى الذى كان يتوق إليه أفلاطون هو التطلع إلى المطلق والحقيقة الثابتة والمثال الأعلى.

ترجم الألب فؤاد جرجي بربارة هذا الكتاب الصعب من الأصل اليونانى بأمانة علمية دقيقة وبلغة عربية مبينة وبهية تذكر بالترجمات التى قام بها حنين بن اسحق في العصر العباسي، مع أن ترجمة بربارة استفادت من علوم العصر فأدت بدقة ورهافة شديدة تليقان بالنص الأفلاطוני وتحفيان به.

ويسعد الهيئة العامة السورية للكتاب أن تعيد نشر هذا السفر المهم من أعمال أفلاطون، أسوة بالكتب الإغريقية الأخرى التي باشرت بإصدارها.

دمشق في ٢٠١٣/٩/١٠

د. جمال شحيد



# الفصل الأول

## تأليف الحوار وتاريخه

### ملاحظات عامة

#### ١ - مصير التيمّس على مر العصور:

إن رفائيل في لوحته الكبيرة «مدرسة أثينا» يصور أفلاطون ممسكاً بيده نص التيمّس. وقد سبق ومتّه هكذا فنانو بيزنطية وأحياناً مزوجو المخطوطات في هوا مشها. وهؤلاء كلهم لبّوا أمينين لتقليد طويل يرجع إلى عهد أفلاطون بالذات. وقد عَد تلاميذ أفلاطون التيمّس رأس مؤلفات أستاذهم. وأرسطو الذي يستشهد به مراراً، يرى فيه تعبيراً عن الفكرة الأفلاطونية، من أكثر التعبير انساماً بطبع المعلم.

واكرانتر هو، في ما يقال، أول من وضع شرحاً لهذا الكتاب. أما اسفيسيس واكتنراتس فقد ناقشا مقاطع عدّة منه. وبعدهما درسه جمهرة من الرواقيين. وعلى ما يبدو، لم يأنف إبيكرس نفسه أن يفرد كتاباً خاصاً لدحشه.

وخصص أصحاب المدرسة الاسكندرية دورهم وكذلك الانتقائيون (les Eclectiques) هذا الحوار بتجلّة فريدة. وقد ناقش أيلوتريكس مقاطع

واسعة منه، ووضع له شرحاً جزئياً، ولم تحد الحضارة القديمة في أواخرها عن ذلك التقليد.

أما العلماء المسيحيون والعرب واليهود، فقد علقوا هذا النص وأكرموه إكرااماً يدانى إكرامهم الكتب المقدسة. واستشهد به بلا انقطاع كتاب العصور الوسطى، وقد عرفوه عن طريق ترجمة لاتينية وضعها كلتشيديس في القرن السادس الميلادي. وإن مدرسة من أبرز مدارسنا بشخصيتها في الأجيال الوسطى، وهي مدرسة شارتر، حاولت أن توفق بين معطيات تيّمئس بشأن نشأة الكون، ونصوص سفر التكوين المتعلقة بالخلق. وقد احتلت ترجمة تيّمئس اللاتينية مكانها في مكتبة المتفقه عندهم. إلى جانب «مقولات أرسسطو» وذينيسبيس الأرياغي المزعوم.

فأثر هذا (الحوار) على الفكر الغربي لم ينقطع إلى القرن السابع عشر والنهضة الغربية (التي تلت العصور الوسطى) راحت تشرح وتناقش تيّمئس بشغف خاص. فضاعف علماء اللغات والرياضيون والفلاكيون جهودهم ليكتهوا معنى المقاطع الشهيرة الخفيّة، المتعلقة بروح الكون. وعندما أكبّ تبخر القرن التاسع عشر على حوار تيّمئس وجد نفسه أمام موسوعة ضخمة من التقاليد، العائدة عن طريق وسطاء كثيرين إلى المدرسة الأفلاطونية بالذات.

وليس حوار تيّمئس، كسواه من الحوارات الأفلاطونية، مديناً بهذا المصير الذي يكاد يكون منقطع النظير في تاريخ التأليف الفلسفية، لمحاسن في الشكل لا تُضاهي. وإذا ما استثنينا مطلع الحوار وخصوصاً أسطورة الأطلانتيس، فليس لتيمئس من روعة الإنشاء، ما يقابل بروعه إنشاء فيدين وفيندرس والمأدبة والجمهورية. فقد خلا أو يكاد من عنصر المأسى ولم

يحتفظ إلا بطريقة العرض المذهب الجاف، في أسلوب مدرسي ولغة مهنية يمازجها أحياناً ارتباك غريب ظاهر، لأن أفلاطون يجد بعض العناء في التعبير عن فكرته تعبيراً كاملاً. ومع أن الفيلسوف عول دوماً على أدق التعبير، وأكثر من الجهد بوجه يكاد أن يكون متعباً، لكي يفهم بضبط، فمع هذا كله ما برح التيمّس في نظرنا من أغمض المصنفات القديمة. ولا بد من الاعتراف بأن ذاك الغموض الحقيقي أو الظاهر ساعد على انتشار الكتاب أكثر من لذة ما شمل من تعاليم.

وقد ظن الناس حقبة طويلة أنهم يعثرون فيه على حكمة سرية، وليدة الحكمة البِشَّوريَّة المفقودة. وقد بحثوا في جنباته عن رموز وتعاليم خفية وتجاهلو السمة العلمية الموضوعية في هذا العمل الذي باشره أفلاطون. واشتهر تيمّس خصوصاً وانتشر بسبب الأخطاء «التقوية» التي ارتكبها قرأوه، شأنه في ذلك شأن مصنفات كثيرة ذاتعة الصيت. وهو، علاوة على ذلك، المؤلف الوحيد بين مؤلفات أفلاطون، البادي بمظهر دائرة معارف، وموسوعة للمعارف البشرية. وهذه الموسوعة، على اقتضابها، ثرية على كل حال إلى حد غريب. وقد ظن علماء الأجيال الوسطى، في ولعهم الشديد بتأليف تفسير متكامل نهائي للكون، أنهم وجدوا نموذجه في حوار تيمّس.

ولذا فإن معنى تيمّس التاريخي يكاد يضاهي معنى «أُورْغُنْ» أرسطو. وهو أحد المصنفات الذي تأملته أجيال متعاقبة، فاغتنى لبابه الخاص في بطء على مر العصور بعناصر غريبة عنه لا تحصى. ففهمتنا قبل كل شيء، هي المثال أمام نص الحوار بالذات في محاولة لاكتناه معناه، دون اكتراش بكل ما طلبه فيه مطالعوه من بعد.

إن أول ما يلفت النظر في تصفح الحوار هو أسلوبه المنهجي وطريقته التعليمية. ففي حوارات أخرى لأفلاطون، مع أنها لا تقل عن هذا الحوار دقة في التأليف، يحجب الفن المرهف بروز التقسيم المفرط، بحيث يبدو الحديث، مهما بلغ من الترابط المنهجي، مرسلاً على عواهنه طبقاً لنزوات خاطرٍ مجّنح.

أما في تِيمِسَ، فكان أفلاطون على عكس ذلك، يعني عناية خاصة بإظهار معلم طريقه وإبراز تفاصيل خطابه، إبرازاً تكاد الغلاظة تداخله. فلا ينقص فيه شيء من ذلك: إعلانات تكرّر مراراً لما يلي من توسيع في المواضيع، ومراجعات دقيقة لما نال الخطاب من نتائج. فلا أقل من عشرة ملخصات أو برامج جزئية في حوالي تسعين صفحة ينطوي عليها الحوار : d<sup>٣٩</sup>، d-e<sup>٢٦</sup>، a<sup>٤٠</sup>، c-d<sup>٤٤</sup>، a<sup>٤٨</sup>، e<sup>٥١</sup>، a<sup>٥٢</sup>، c-d<sup>٥٥</sup>، a<sup>٦١</sup>، d<sup>٦٩</sup> .<sup>(١)</sup>

لا غرو أن بَرْمِنِدِسْ والسياسي والسُّفْسِتِيْ وفِيلِفُسْ، (كل ذلك الحوارات) تقدم لنا نماذج لمثل هذا الضبط. ولكن ما من حوار يلجأ إلى هذا الأسلوب بمثلك هذه المثابرة وهذا الاجتهد. وتِيمِسَ، وهذا شيء معروف أيضاً، هو الوحيد بين كتابات أفلاطون الذي يشغل فيه العرض المتصل أكبر من قسط من الحوار. فإذا استثنينا تمهيداً زهيداً فعرض تيمس الطويل يستوعب المصنف بأكمله. وقد يحسب المرء أن ذاك العرض درس أو بالأحرى موجز درس، يماثل الدروس التي كانت ربما تلقى في الأكذمية.

٢ - (١) هذه المراجع بأرقامها وأحرفها اللاتينية، مأخوذة عن طبعة بيكر Bekker للأصل اليوناني. وهي التي يتبعها إجمالاً المترجم الفرنسي أليير ريفو. (المغرب)

ولا يُلْقَى هذا الدرس على أناس غشم، ولكن على أناس ضليعين في مختلف العلوم، تأهلاً لهم أي تلميح، ولو بعبارات مبطنة، إلى النظريات العلمية. وقد عُنِي أَفلاطونُ منذ مطلع حواره بلفت النظر إلى هذا الأمر. وعرضه المقتضب خصوصاً لتفاصيل الرياضية المتعلقة بروح الكون أو بالمعطيات الفلكية، يفرض في الواقع مستمعين «مستأنسين بأساليب العلم»<sup>(٢)</sup>.

فالتيَّمِئُس يوحى، أكثر من أي كتاب آخر لأَفلاطون، أنه انبثق عن تعليم عقائدي. وقد يظن القارئ أنه يعثر أحياناً على هنات الأستاذ وزرواته الخاصة. والأستاذ هنا يحب الترتيب ويمتاز في إعداد دروسه. كما يمتاز في تعبيتها دونما لجاجة بقدر لا حدّ له من شتى المعلومات. فالعرض يبدو بطيناً. ويتخذ بين الفينة والفينية سيراً يكاد يكون زحفاً، فلا يخلو من بعض التناقل، إذ تبسّط كل جملة بلا تسرّع، وكأن المؤلّف لا يعجل إلى بلوغ الهدف.

ومع ذلك، كم من الثراء في تلك الصفحات القلائل. فـ«تيَّمِئُس» يكذّس دون عنااء أو فتور أحداً دقيقه من كل صنف. ولا نرى بين المحدثين، إذا استثنينا ديكارت، من يجمع بين هذا التراخي الظاهر وبين فكر عميق إلى هذا الحدّ ودوماً في غاية التماسك. إن تيَّمِئُس يحوي موسوعة كاملة للعلم الأَفلاطوني. وهو رفيق الفيلسوف ورجل الدولة، ويحمل من المعلومات ما لا غنى لهما عنه، مصنفة حسب ترتيب ترابطها، وقد عولجت بما يقتضيه كل منها من البسط والتوضّع.

ويجب أن لا يخدعنا ثوب الخيال في العرض: فالعلم وأرجح العلم هو ما يثار فيه. وستتاح لنا الفرصة، لدى التتقيد عن تفاصيل الحوار، لنتثبت أن

التيَّمِّيْس يعرض لنا عادة في كل مادة يتتناولها: في الفلك والرياضيات والفيزياء والكيمياء والطب، ليس معلومات قد عتقت وعفت، وإنما حالة أحدث علم وأغزره إطلاعاً، عندما وضع الحوار. وأكيد أن تلك الموسوعة ليست بكاملة من كل وجه. فأفلاطون يزبح بكلمة جملة من المسائل الهامة، وينبئنا أنه سوف يهمل عدداً وافراً من الموضوعات قد تستحق بسطاً مسهباً. وبعد أن يحدد إطاراً شاسعاً، لا يملأ منه إلا بعض الأجزاء. ولكنه يدللي بشأن كل ما يقبل معالجته من المواضيع، بالتفاصيل الدقيقة الفنية المبتغاة. بحيث يوحى المجموع شعوراً قوياً بالملء والكمال، لا يقدر إيحاءه إلا مؤلف تمكن كل التمكّن من موضوعه. فكل لوحة صغيرة من اللوحات التي ينطوي عليها التيَّمِّيْس، تبدو تصغيراً تماماً في إطاره الضيق. إلا أن وحدة المجموعة تبرز بروزاً مدهشاً، لأن الرسام غداً ماهراً في فن انتقاء التفاصيل وإضفاء الانسجام عليها وعلى الموسوعة بكمالها.

### ٣ - الموضوع الرئيسي في الحوار:

لقد تمسك الشراح الأقدمون منهم والمحدثون خصوصاً بما يتعلق في هذه الموسوعة بعلم الكون. وقد استهواهم بالأكثر قصة تصوير روح العالم، ونظرية المكان والعناصر، والنظام الفلكي. ولكن مع كل لذة تلك المعلومات، لا تكمن فيها زبدة التيَّمِّيْس في نظر أفلاطون بالذات. فالقسم الرئيسي، بدون ريب، هو في اعتقاد الفيلسوف القسم المتعلق بالإنسان. ومن أجل هذا القسم قد كتب كل ما تبقى تمهيداً وإعداداً له. وهذا الهدف يفسر لنا في آن واحد، تنسيق الحوار والغرابات الظاهرة في تأليفه. إذ قد وجد بين الشراح المحدثين من يدعى أنه لا ارتباط بين نشأة الكون وغيرها من أجزاء تيَّمِّيْس. وزعم

روهـ<sup>(١)</sup> أن أفلاطون كتب حواره أولاً، ثم أدخل عليه بعد ذلك توسيعاته في علم الفلك والفيزياء، وقلب هكذا رأساً على عقب تصميم مؤلفه الأصلي. ولكن لا سبيل لتأييد مثل هذا الرأي، لأنسباب كثيرة. فلنذكر أولاً ما دعا إلى روایة الحوار. فهو يفتح بملخص حديث اشترك فيه الليلة المنصرمة سقراط وتيمنس وآكربيس وهرمزكراطيس. وقد وصف سقراط في سياق ذلك الحديث الدولة المثلثى. وفي مطلع الحوار، يذكر لنا بعض من أبرز الخطوط وأغربها في ذاك الوصف. وعندئذ فقط، يدخل أفلاطون موضوع البحث الجديد الذي سيُبسط:

تلك الدولة المثلثى الموصوفة نظرياً، هل يستطيع المرء أن يتمثلها في الواقع، ويتصورها في حقيقة حية عاملة، عرضة لمصاعب السلام وال الحرب؟ هل يمكن أن يبني المرء لها نموذجاً واقعياً، وأن يسكب عليه الحياة، بحيث قد تتمكن أجزاؤه كلها أن تعيش وتتحرك؟

إن المعضلة مذهلة لأول وهلة، إذ ليس سوى جواب واحد على سؤال يطرح على هذا الوجه: محاولة عملية ليحقق المرء في الواقع بشورة أو إصلاح اجتماعي دولة تمثل نموذجنا المثالى. فالعمل المرتبط بالمستقبل قد يستطيع وحده أن يعطينا الجواب بتأييد آمالنا نهائياً أو تحطيمها. ولكن أفلاطون لا يفكـر الآن بهذا الجواب، القاطع في الحقيقة وحده، إذ يُحملـ أن تكون الإخفاقات المترتبة قد فتحـت عينيهـ. فبضربـ من الخيال المضاعف يشرعـ يروـيـ لناـ ماـ كانـ ممكـناـ أنـ يكونـ تاريخـ دولـتهـ المـثالـيةـ، لوـ كانـ كلـ شيءـ قدـ جـرىـ فـيـ العـالـمـ كـماـ يـقتـضـيـهـ العـقـلـ وـيـصـعبـ أنـ لاـ يـرىـ المرـءـ فـيـ هـذـاـ

---

E. Rhode, Psyche II, 2, p. 266. – Cf. en sens contraire H. Raeder, Platons (1) - ٣ philosophische Entwicklung. 1905, p. 378.

المنهج، شبه اعترافٍ شجيًّا بالعجز بعد خيبات كثيرة. فمن لم يقدر العمل أن يرضيه، يُضطر في النهاية أن يكتفي بالحلم. وربَّ كاتب معاصر كان فكره بقصة وهمية، وما كان ليتردد أن يجعل مدینته المثلثي في المستقبل. ولكنه بفعله هذا، يكون قد حرم (دولته) الوهمية من نفوذ التاريخ وهيبته.

فبضرب غريب من الحيلة، ينبري أفلاطون ليروي لنا تاريخ وطنه، ذلك التاريخ المجهول المنسي. وبمحافظته هكذا على حرية تامة في الاستبطان والبناء، يضمن لنفسه مغنم الحياة، الغائبة عادة من السير السياسية الوهمية. وإذا لا يهمل أفلاطون وسيلة من الوسائل التي ألقِها كتاب الروايات ليسبِّغوا على قصصهم ظواهر الحقيقة، يمكن هكذا من أن يضيف إلى مراجعه الخيالية أو المفترضة، إثباتات غير منتظرة من نوع إيجابي.

فقد استغلت أغلب الفلسفات السابقة، لصالح محتوى جديد، إطار مواليد الكون القديمة. ويزمع أفلاطون أن يحذو حذوها. فيستتبع نظير برمنيذس أو اكْسِنْفَانِس مولداً للكون لا اعتباطياً أو شعريًا فقط، ولكن مولداً تتلاءم كل تفاصيله وأثبتت معطيات العلم وأحداثها. فسوف يربط تاريخ البشرية ودولة أثينا الخيالي، ربطاً يحكمه ما استطاع الإحكام، بمولد الكون هذا المحتمل جداً. وهكذا يظهر الخاطر السياسي اللعب بمظهر المستفيد من النفوذ المرتبط بمعطيات علم الفيزياء.

ويشبه أسلوب أفلاطون، إذا ما فكر فيه المرء، كل الشبه أسلوباً اتبעה أصحاب التطور المعاصرون. ألم يصف اسْبِنْسِر التطور الشاسع، ليبرر في النهاية برناماً سياسياً معيناً؟ وينطوي مثل هذا الحل، في نظر فنان كأفلاطون، على فوائد أخرى. فهو يبرز بروزاً مدهشاً وحدة الأشياء. ويتيح للفيلسوف أن

يُؤلف قصة متماسكة ينتظم فيها بالتالي كل ما يهمه من أحداث، ويُفسح له المجال ليحول مصنفًا مهنياً إلى رواية تبضم بالحياة وظاهر الخاطر اللعوب.

#### ٤ - التصميم والإنجاز :

إن **تِيمِيس** و**اكْرِتِيس**، كما بلغا إلينا، لا يؤلفان إلا فصلين من ذاك التاريخ الذي كان عليه أن يتضمن ثلاثة فصول. هذا، والفصل الثاني ناقص، إما لأن أفلاطون قد قضى نحبه قبل أن ينجز عمله بجملته، وإما لأنه توقف عن إنجازه ليؤلف كتاب الشرائع، وهذا ما افترضه الأقدمون.

إن **تِيمِيس** يدلنا على الأقسام الرئيسية في «الثلاثية»<sup>(١)</sup>. فالجزء الأول يروي لنا تاريخ نشأة البشرية، المرتبط على ما رأينا منذ قليل، بتاريخ الكون. وكان على **اكْرِتِيس** أن يتناول بالبحث تاريخ المجتمعات البشرية الأمثل، طبقاً لما حققه أثينا في الأزمان الغابرة، وفرض أخيراً على **هرِمُكْراتِس** أن يتمم اللوحة التي رسمها **اكْرِتِيس** بإيجاز. فكان لا بد من صوغ ثلاثة حوارات تؤلف ثلاثة واحدة. وقد طلب إلى ثلاثة أشخاص، هم **تِيمِيس** و**اكْرِتِيس** و**هرِمُكْراتِس** أن يتداولو أطراف الحديث.

في الحقيقة، إن دلائل **تِيمِيس** لا تتفق في الظاهر تماماً ومعطيات **اكْرِتِيس**. فحسب **تِيمِيس** كان يفرض على **اكْرِتِيس** وصف الدولة الأثينية البائدة. والحال أن حوار **اكْرِتِيس** في قسمه البالغ إلينا - وهو الوحيد على ما يبدو الذي ألفه أفلاطون - لا يتكلم إلا عن نظم الأطلاسة. ولكن لا ريب أن

(١) **الثلاثيات** عند الأقدمين تأليف ثلاثة، موضوعها أو الفكرة فيها أو هدفها واحد. وكانت مأئودة خصوصاً في الإنتاج المسرحي على اختلافه، والمبارات المسرحية كان دوماً قوامها ثلاث روايات هزلية أو ثلاثة مأسٍ. (المغرب)

تفصيل الشرائع الائتينية كان قد شغل القسم الثاني من الحوار لو أنجز. ومدى التوسيع في شرح شؤون الدولة الأطلسية يحملنا على الظن أن وصف حال أثينا قبل الطوفان، لو تم، لكان قد فصل هو أيضاً تفصيلاً أوفى.

إن التيمّس يبسط لنا تاريخ نشأة البشرية. وهو في الوقت نفسه يصف لنا الطبيعة البشرية من الناحية الطبيعية والناحية الأدبية وصفاً شبه كامل. ويُوجّه هذا الوصف برمته إلى التطبيقات العملية في مجال التربية والطب والسياسة. وأآخر قسم من التيمّس ليس بمجرد دراسة في تركيب أجهزة الجسم أو علم النفس أو الحالات المرضية، لأنّ أفلاطون لا يتشاغل هنيهة عن التطبيقات المحتملة وعن وسائل التأثير في الطبيعة البشرية، ما أتاحت هذه الطبيعة التأثير فيها. ورغم الظواهر المعاكسة، لا يقوم وصف الكون وعلم اللاهوت والمعارف الفلكية والفيزياء إلا بدور ثانوي في العرض.

ويبدو أن التوسعات الهامة التي يخصّصها أفلاطون لهذه المعلومات هي في الحقيقة باهظة، إذا كان هدف الحوار سياسياً، على ما قلنا منذ لحظة. ولكن هذا النقص الظاهر في توزيع المواد يفسر بسهولة. فأفلاطون متثبت أو لاً أن اتحاداً وثيقاً يصل بين الطبيعة البشرية والطبيعة الشاملة. فالتيّمس أسمهم أكثر من أي مصنف قديم آخر، في فرض الاعتقاد على الأجيال المقبلة، إن هناك صلة ما بين العالم الأصغر والعالم الأكبر. (وهذه الصلة كانت قد أقحمت في أسطورة (السياسي)). وقد كتب لها أن تسيطر على فلسفة النهضة الأوروبيّة وفلسفة القرن السابع عشر). هذا ومع كل ما يبذل أفلاطون من جهود في سبيل الإيجاز، فإنه ربما يستسلم للذلة المسائل التي يعالجها ولفرح عرض أهم اكتشافاته الشخصية واكتشافات خلانه ولو عرضاً عابراً.

وإذا وافقنا على ما نقدم، يصبح تأليف حوار التيمئس ذا نصاعة كاملة.

فأدinya قبل كل شيء من الصفحة ٢٧ إلى الصفحة ٤١ لمحة خاطفة عن نشأة الكون، ركز عليها الشرح الأقدمون والمحدثون أوفر شطر من جهودهم. ولكن مشكلة مصير النفوس تتدار أخذًا من الصفحة ٤١ . ومن تأملاتنا العامة في الكون، يعود بنا الفيلسوف حالاً إلى التثبت من أخطائنا وأوهامنا، ويدعونا إلى التفكير في وسائل مداولتها (٤٣ - ٤٤ abc). وبعد ذلك مباشرة، وبدون تمهيد تقربياً، يقبل أفلاطون على درس أقسام الجسم البشري (٤٤ ، ٤٧). وهكذا يتضح لنا لماذا عالج في هذا المقام - وهو مقام في الظاهر غير منطقي - نظرية المحل، أو كما يقال دوماً، نظرية المادة. وكان من المحتمل أن يثير منذ البدء مشكلة تلك «العلة التائهة التي تفسر خواص المحل الفريدة، وأن تكون إثارته لها مشروعة. غير أن نظرية المحل لا تظهر إلا بداعي صفات الأجسام الحسية، ولا يؤتى على ذكر تلك الصفات إلا لأنها توفر لنا إحساسات تستطيع أن تفيد منها. وكذلك لا يقبل الفيلسوف على عرض نظرية العناصر إلا لتطبيقاتها على الإدراك الحسي. ولا يعالج بعد ذلك معالجة عابرة علم الفيزياء وعلم المعادل والكيمياء، إلا بداعي الظاهرات الطبيعية التي تثير مباشرة اهتمام البشرية (كالأحداث الفلكية ٥٨-٦٠ - وخصائص المعادن ٦٠ إلخ). ويردف حالاً بتنوع أنواع الأجسام الرئيسية درس الإحساسات. ثم يعاود وصف الإنسان، صفحة ٦٩ بعد انقطاع طويل، يدرس علم التشريح وعلم وظائف الأعضاء، ويعقبه بدرس الحالات المرضية العامة ودرس في حفظ الصحة والعلاج.

وهكذا فموضوع تيمئس العام، أخذًا من صفحة ٤٤، هو تاريخ الإنسان الطبيعي، ولا يقاطع بسط هذا الموضوع من فترة إلى فترة إلا بأقواس (أو

شروح) غايتها تلخيص معارف إضافية. فمسألة أصل النبات مثلاً تعالج عرضاً في معرض الكلام على الغذاء ٧٦ - ٧٧، وكذلك أيضاً قصة الحيوانات ٩١ - ٩٢. فإن قبلنا بما فرضنا منذ البداية، فلا أمنٌ ولا أجلٌ من توزيع مواد التَّيْمِئُسِ. فالإنسان يظل دوماً محظوظاً دراسات أفلاطون. وكل العلوم حتى أسماؤها تجريداً تخضع لعلم الإنسان. ويلاحظ المرء التشابه بين هذه النظرية ونظرية دِيكارْتُ أو نظرية الوضعيين المحدثين.

## ٥ - طابع التخمين في العرض

إن حوار تَيْمِئُس قصة، لا بل رواية أو خرافية. فالعرض فيه لا يدعى متنانة البرهان، بل يكتفي منه بما يشبه الحقيقة. فإن تناول البحث أصل العالم ٢٩، أو نظرية الكيفيات والإحساسات ٦٨، أو وظائف النفس المائة ٧٢، أو على وجه أعم جملة المصنف ٦٩، فلا ينفك أفلاطون يبرز طابع التخمين في خطابه.

فهو يروم أن يحد من ثقتنا في استقراءاته، وينبهنا كي لا نَجِدَ تماماً في قبول كل أقواله؟ ولكن إن صح هذا الافتراض، تكون قيمة التَّيْمِئُس العلمية زهيدة، ويكن الحوار تمريناً من التمارين العائدة علينا بترويع لذذ النفس دون أن نعيّرها ضرورة كثيراً من الاهتمام. وهذا ما ذهب إليه أكثر المفسرين، ولا سيما هو والد Howald منذ عهد قريب جداً، في فهم تحفظات أفلاطون. غير أنهم قد تجاهلوا ربما روح التعليم عنده.

أما في الحقيقة، فكلمة اكوس، المستعملة في التَّيْمِئُسِ لمعن الأسطورة، لا ترمي إلى إضعاف نفوذ الرواية بل إلى تقويتها. وأفلاطون لا يؤكّد طابع نباء الوهمي الواضح، بقدر ما يؤكّد أسباب اعتقاده هذا النبأ قريباً

إلى الحقيقة. لا بل يؤكد في شيء من الاختيال والكثيريات الظاهرة أن استقراءاته مرحلة أرجحية خارقة. أجل إن حواره (بروي لنا) أسطورة. غير أن تلك الأسطورة تداني الحقيقة المطلقة أكثر من آية أسطورة أخرى. وهذه النقطة أبرزها ابْرُشار بكل جلاء<sup>(١)</sup>. فإله فقط قد يستطيع معرفة الحقيقة في عالم الفيزياء والطبيعة. وإن اتفق لحكيم أن يستشف عل الأشياء فكيف يمكنه أن يكشفها للبشرية الجاهلة؟ ولن يقول أفالاطون كل شيء. ولكن كل ما قوله مرجح، بقدر ما يمكن الحكم في ذلك.

هذا، وقد طال ما أفضى الشراح بصورة عامة بشأن الأسطورة الأفلاطونية، دون أن يلاحظوا أن لأفالاطون أساطير تختلف بطبيعتها وصفاتها. فأفالاطون الشاعر، وهو من أروع الشعراء، يستسلم أحياناً إلى خاطره الطروب وقريحته الفياضة، ويتدوّق لذة خفية عندما يتلاعب بصور بهية. وفي سخريته الرهيبة، يطيب له أن يضارع ويعارض استبطانات سلفائه ومعاصريه. بيد أنه يحب أيضاً أن يبدي بعضاً من أغلى عقائده بشكل الأساطير.

وهكذا نجد في حواراته أساطير من كل صنف: بعضها مجرد صور رشيقية، يلقىها في سبيله لبهجة الإبصار، وبعض آخر تشوّه كل خبث التعاليم معادية، وبعضها أخيراً تعبر شعري عن نظريات رصينة لها من الأرجحية قدر كبير. فإن كان التَّيَمِّس بجملته أسطورة. فهذه الأسطورة تتجزأ إلى أقسام مختلفة تتباين طبائعها جداً. فهنا يبدي أفالاطون تشكيه بشأن أنساب الآلهة، أو ازدراءه للشعراء، بعبارات تهم عابرة. وهناك يمازج الخاطر اللعوب عنصر

---

Cf. notamment: V. Brochard et L. Dauriac: Le devenir dans la Philosophie de (١)  
Platon. Bibl. Du Congrès international de Philosophie 4, Paris. 1902, p. 127.

راجع التَّيَمِّس ٦٨.٤

جِدُّ. فأسطورة القطر الأطلسي وبالتالي الـ*كُرْتِيَّس* برمته هما من نسج الخيال على تأييد صولن لهما وكهان المصريين. إلا أننا نجد، وراء الخاطر اللعوب نفسه مجموعة من الاحتمالات كما نجدها في روايات جُول فرن Jules Verne أو قصص ويلز العلمية. ومن المؤكد أن أفلاطون يعتقد بوقوع كوارث كبرى في طبقات الأرض قديماً.

وتتسم أخيراً أسطورة تِيمِس الرئيسية بميزات تختلف تماماً عما ذكرنا. لا غرو أن إطار العرض هو برمته أسطوري. ولا ريب أن أفلاطون لا يؤمن بوجود كوب يتم فيه المزيج. ويعسر على المرء أن يعبر عن عمليات «الصانع» المتعاقبة في مقال موضوعي عن نشأة الكون. إلا أن الأرقام المتعلقة بأبعاد الكواكب السيارة، ووصف مداراتها وتلقيها وتقابها، تتفق وأصح معطيات العلم الفلكي في عهد أفلاطون. كما تتسجم نظرية أقسام النفس ونظرية العناصر و تعاليم رياضية دقيقة. وإنما كل ما يمت إلى الكيمياء والظاهرات الجوية وعلوم الحياة، يفرض مجموعة أبحاث رصينة جداً يقدرها أفلاطون أكبر قدر.

وقد يتساءل المرء في مثل هذه الظروف لم حوت أفلاطون الواقع بهذه الزي الأسطوري بدل أن يعرضها عرضاً بسيطاً، كما سيفعل أرسسطو فيما بعد، ولم قبل أن يجازف سلفاً بقيمة أهم ملاحظاته. فهل هي مجرد نزوة فنان، أو بالأحرى شعور عميق ينقص كل محاولة تهدف إلى تعليل علمي شامل متكملاً؟ كيف نفرض أن أفلاطون لم يشعر شعوراً أليماً ببطلان كل محاولاتنا، لنعطي الكون تفسيراً كلبياً، وهو الذي ساورته ربما أكثر من أي فيلسوف آخر، رغبة اكتشاف الحقيقة الأزلية؟ كيف نفرض أن أفلاطون لم يشعر ذلك الشعور، وتعلمه برمته يثبت لنا جهده المستميت لبلوغ من وراء

الظواهر، الواقع الثابت؟ وإذا وُجد التحول، فلابد من النقصان في بنائنا الفكري، ولابد فيه من المراودات والأخطاء. ومع ذلك، على الفيلسوف شاء أم أبى، أن يجاذف ويحاول ويغامر. وعمله تمهدى وبعض أقسام عمله مهلهل. أما بعضه الآخر فيبدو متيناً نهائياً. فيطيب لأفلاطون أن ينظر إليه ملياً.

هذا، ويعرف العلم الحديث نفسه بعجزه عندما يميز بين الواقع وبين النظريات والفرضيات المعدة لربطها وتفسيرها. غير أن وصف الكون في نظر أفلاطون هو خصوصاً وصف ما يتحول، وخروج من عالم الحقائق الثابتة، واضطرار إلى مواجهة مبدأ تشويش وفوضى لا يضبط. ويصدق العلم بطبيعة خاطر عن هذا المبدأ. ويفضل ملازمة العلاقات الثابتة، إذ يبدو أن قليلاً من الانتظام والانسجام ينفذ بسببيها إلى قلب الفوضى. إلا أن العلم لا يستطيع جهل عنصر الإخلال بالنظام، وجهل حضوره المقلق. ولذا لا مفرّ من أن تحتفظ كل معرفة لعالم التبدل بشيء من عدم اليقين والخفاء، مهما بلغ العلم من الدقة والضبط. فنظرية العالم المتحول تثبت دوماً نظرية مرجة فقط. ولا شك أن منهاً جيداً يسمح لنا أن نرفع الأرجحية إلى درجة عالية من اليقين. إلا أن هاوية دائمة قد أثبتت بين علم المثل وعلوم الأشياء المتغيرة، وهذا كان رأي برمنيذس عندما كان يصف عالم الظن (الذكسا doxa) فالصيغة الأسطورية تعبر تعبيراً عميقاً أخذاً عن هذه الضرورات الباهضة. وهي في آن واحد تتيح لنا أن ننمّق بوسي الشعر أكثر التعاليم تجريداً، وتلتف نظرنا دونما إفاضة في الشرح إلى فقر عقاناً فقرًا لا يعالج.

وقد تبين هكذا أن التيّمِّئُس أسطورة، ولكن أسطورة تدانى الحقيقة، تفسر لنا بقدر ما يُسمح للضعف البشري، أسمى ما بلغ إليه الإنسان من حقائق في هذا المجال. والمهمة المترتبة على الشاعر والفنان تفوق ربما في الحقيقة

أروع العبريات. فهناك وقائع علمية لا يستطيع شعر أن يمحو جفافها الطبيعي. وإذا عمد المرء إلى الاستعارة وأسرف في استعمالها، فهي تشيع الغموض أحياناً في تعاليم، لو عُرِضت عرضاً بسيطاً، لغداً فهمها أسهل متناولاً. وما فائدة أسطورة روح العالم، إن كانت الغاية تعين الأبعاد فقط بين الكواكب، والتقليل عن طريقة حركاتها؟ ولم لجأ أفلاطون إلى هذه الحيل، وله ما له من المقدرة الأكيدة على عرض أوصى المفاهيم بجلاء؟

لا ريب أن إيضاح هذه المسألة يجب التماسها من تقاليد العلم اليوناني في القرن الخامس ق.م. إن أفلاطون يسعى إلى تفسير شخصي للكون تفسيراً متكاملاً موحداً، يستفيد من جميع معطيات العلم. وبفعله هذا فقد حفظ لنا في ذات الوقت إرث أسلافه مفكري إليه والفلاسفة البقوريين والسفاسطة. فالتيّمئس من بعض الوجوه ضرب من المساواة أو المجاراة لروايات نشأة الكون السابقات. وأفلاطون يحافظ على الصيغة التي خلقها له أسلافه، ويطابق بينها وبين عوائد زمانه. وينسج حسب الحاجة على غرار هؤلاء أو أولئك فيتفق له أن يُقْحَم في أرْصَنِ المقالات تلاميحاً لا تخلو من الظرف وناعم التهكم.

## ٦ - أشخاص الحوار:

مع أن طريقة العرض متواصلة أو تكاد، فالتيّمئس حوار كسائر مؤلفات أفلاطون التي حفظنا. ولا يتلافى أفلاطون عناً ليوحى لنا أن المشتركين في الحديث أشخاص حقيقيون. فالتأريخ يثبت لنا وجود سocrates وakerneis وهِرْمُكْراتِسْ. وابرُكُلسْ (٢٢، ص ٩١، Diehl) يتبنا أن هِرْمُكْراتِس هو عين القائد السركوزي حامل هذا الاسم، الذي يفيض اكْسِنُوفُونْ وثكِنِيدِسْ

وذِيُوْذُوسُ الصقلِي<sup>(١)</sup> في التحدث عنه. وقد قام هِرْمُكْرَاتِس هذا بدور خطير. وناوا أشد المناوأة وأكثرها توفيقاً المطامع الأثينية التوسيعية. ونجح مرتين متتاليتين في درء هجمات أثينا، ومنى المجتاحين بهزيمة نكراء. ولم يستحق غيره أكثر منه اكليل القائد واكليل الدبلوماسي. وقد روى لنا ثُكْنِيذِسْ انتصاراته، ونسب إليه ثلاث خطب جميلة. ويؤكد لنا أنه ترأس بعثات سياسية هامة. ويعلمنا ذِيُوْذُرسْ أن هِرْمُكْرَاتِسْ اضطر فيما بعد إلى مغادرة وطنه، حيث تعجلت الكتمة الشعبية. وذهب بعض المؤرخين إلى أنه طلب حماية أثينا، وأنه قد يكون هكذا للتيِّمس أساس تاريخي.

غير أن هذا الافتراض ليس على شيء من الراجحة. إذ يخبرنا ذِيُوْذُرسْ أن هِرْمُكْرَاتِسْ بعد أن نُفي عن سركوزا، التجأ أولاً إلى إسبُرطة، ثم إلى آسية الصغرى واستجار بفرنباز. ولا يسمح توقيت تلك الفترة افتراض إقامة خلال ذلك في أثينا. ومن ظنَّ أن في وسع الأثينيين أن يحتفوا بعده هارب، فقد أخطأ معرفتهم. فاختيار هِرْمُكْرَاتِسْ ليعبر عن لسان حال أفلاطون، له مغزاً دونما ريب. وإن أبدى أفلاطون في التيِّمس ميلاً إلى التغنى بآمجاد أثينا، فتقاريشه تقع دوماً على أثينيي الماضي، وليس له استعداد ليغط على معاصريه. ولعله يعهد إلى عدوٍ من أعدائهم بمهمة تقرير نظامهم السياسي المقابل، ليلقى عليهم درساً مريراً في سخريته. فما كان دور هِرْمُكْرَاتِسْ في ذلك؟ إنَّ اِبْرُكُلْسْ (LA ٢٣، ص ٧٢، ٦) يروي لنا بعبارات لا تخلو من الألغاز، جدالاً أثير بين قدامى مفسري التيِّمس. ففي

٦ - (١) ثُكْنِيذِسْ ٤: ٥٨-٦٦، ٦: ٣٢-٣٥، ٧٣-٧٧، ٨٠-٧٥، ٩٦-٩٩، ٧:٢١، ٨: ٢٦، ٤٥-٣٩، ٤٥، ٠٨٥ - اكْسِنْفُون: الحروب الهلينية ١: ١٦ و ١٨ و ٢٧. ذِيُوْذُرسْ ١٣: ١٨-١٩، ٣٨، ٣٤، ٥٤٠ و ٥٤١ ر. أيضاً أيلوتُرْخُس، سيرة نِكِيس ٢٦: ٢٧.

زعم بعضهم يرجح أن تيمِّس قد قام بدور العلة المثلية (أو الغائية)، واكرتِيس بدور العلة الصورية. ولم يبق لهِمْكِراتِس إلا الإصغاء، لأن الأدوار الفعلية قد وُزَّعت على الأشخاص الآخرين<sup>(١)</sup>.

وعاد بعض الشرائح المعاصرين إلى ما أشار إليه أبرُكُلس من رأي، وأكَّدوا أنَّ أفلاطون لم ينوِّ فقط أن يؤلف حواراً ثالثاً يشغل فيه هِمْكِراتِسَ المقام الأول ويحاول مُونك Munk خصوصاً أن يبرر هذا الرأي بنصوص التيمِّس نفسها (٢٧ a-b): وفعلاً لم توزَّع الأدوار إلا على اكرتِيس وتيمِّس. وصفحة ٢٧ لم يعد بعد من ذكر لهِمْكِراتِسَ.

ولكن هذا البرهان غير مقنع. لأن سقراط كان قد صرَّح أنَّ من اختصاص اكرتِيس وهِمْكِراتِسَ أن يقوما بالمهمة، ويعود ويؤكِّد ذلك صفحة ٢٠ d. ويلمح الكِرتِيس من جديد (١٠٨ d) إلى الخطاب الذي وعد به هِمْكِراتِسَ. فبدون تهورٍ مفرط إذن يمكن أن نفترض أنَّ أفلاطون كان يحسب، إبان تأليفه التيمِّس، حساب حوار ثالث قد يحمل اسم هِمْكِراتِسَ عن المهمة المنوطة باكرتِيس؟ لقد فرض سُوزِمل Susemihl بهذا الشأن فرضية خيالية لبقة. وادعى أنَّ الدولة المثلية التي يبغى أفلاطون الكتابة عنها، يستطيع المرء أن يتصورها في شكلين أو حالتين مختلفتين، في الماضي وفي المستقبل. فاكِرْتِيس يعني بوصف النوذج المستمد من الماضي. وهِمْكِراتِسَ يكلف بوصف دولة المستقبل المثلية.

إلا أن سُوزِميل يعمد إلى برهانٍ دقة النظر فيه تفوق قوة الحجة. ففي زعم أفلاطون يتم تطور الكون خلال حقب، قوام كل منها عشرة آلاف سنة.

---

(١) نجد عند أبركُلس عين الملاحظة ف ٨ b.

والحال أن تسعه آلاف عام قد انصرمت منذ بدء العالم، حسب معطيات التِّيَمُّس (٢٣) واكْرِتِيس (١٠٠ e) ألا يعني أفالاطون إذن أننا نقارب نهاية الحقبة الأولى من حياة الكون، وأن طوراً جديداً على وشك أن يبدأ قريباً؟ لقد رذل اشتينهرت صنوف التحاليل هذه المفرطة الباقة<sup>(٣)</sup>. ولكنه لم يفعل إلا ليعرض تحالياً آخر غير مقبول كسواد. ففي رأيه أن هِرْمُكْرَاتِسْ كان قد قام ربما بالدور الذي يقوم به في كتاب الشرائع مِيغِلسْ وَاكْلِينِسْ والتزيل الأثيني. وقد كان عليه، في نطاق دولة حقيقة، ذات قوانين تجاري قوانين المدن الذورية، أن يصف دولة تداني الكمال المثالي ما أمكن. فيكون هكذا قد حل المشكلة التي سبق أفالاطون وأثارها في جمهوريته « ٦ ، ٤٩٩ C ».

غير أن أكثر المقارانات لباقة لا تستطيع أن تغنى عن النصوص. ولا ندري أي شيء كان يمكن أن يحويه حوار هِرْمُكْرَاتِسْ، لوقدّر لأفالاطون أن يكتبه. ومن المحتمل أن أفالاطون نفسه لم يكن يعرف حين إنشاء التِّيَمُّس ما كان مزمعاً أن يقوله فيه.

ففي الفن الأفلاطوني، مهما بلغ من دقة المنهج وعمق التفكير، قسط لا يُجرِ من الحرية والارتجال، يفوّت دوماً حكم العلماء المنقيين، وحكمهم بالطبع محدود. ومع ذلك، فلا يقدر المرء أن يتمتع عن إبداء هذه الملاحظة: يُستغرب أن يكون أفالاطون قد وصف نظام الدولة المثلى، على أوجه تختلف ذلك الاختلاف كلّه؟ فالجمهوريّة والشرائع واكْرِتِيس ومقاطع من السياسي تعرض لنا ضرباً متباعدة من المثال الأفلاطوني. وهذا التباهي بالذات نلقيه بين علم التِّيَمُّس الطبيعي ونفس العلم في الباب العاشر من كتاب الشرائع. ألا

(3) Susemihl, dans Jahn's Jahrb., 1855. p. 380: Steinhart, éd. du Timée, note 57. Cf. H. Raeder, o. c. p. 379.

يعني ذلك أنه يستحيل في نظر أفلاطون أن يُخطَّ للدولة الكاملة مُخطط لا يتغير؟ وكذلك لا بد أن يشمل وصف العالم المادي قسماً محتوماً من الاحتمال. وإذا ما أكثر المفكر هكذا من الصور التقريرية في تعريف الأشياء، ساعدته الحظ على مدانة الحقيقة الغير المدركة مدانة مطردة.

إن سقراط وакْرِتِيس أشهر من أن يُضطر المرء إلى تعريفهما بكلمات قلائل. وعلى ما عهدا من سقراط في الحوارات المنطقية، لا يقوم هنا أيضاً إلا بدور السامع المنصت. ولكن لا يعني هذا قطعاً، فيما يبدو، أن أفلاطون قد عدل تماماً عن تعاليم البيئة السقراطية. فقد تناول سقراط الحديث قبل تِيمِيس وقبل: وهو الذي رسم ملامح الدولة المثلثي، وسطَ النموذج الواجب مdanاته في الحقيقة. وغاية روایة اکْرِتِيس دعم سقراط بتأييد تاريخي. فكان أفلاطون يقول: كلاً يا قوم، إن نظريات سقراط ليست وهمية إلى حد ما قد يظن المرء، إذ إن شطراً منها على الأقل يمكن تطبيقه عملياً. وحينما يبدو أن الفيلسوف يعرض عن أوهام الجمهورية، في تلك اللحظة عينها كأنه يتغافى خفية ولا يُسفِّهَا في شيء.

أما تِيمِيس اللوكيَّ، وهو الشخصية البارزة في حوارنا، فلا نعرفه إلا بشهادة أفلاطون. لقد أَلْفَ تِيمِيس لوكيَّ برمتها استناداً إلى معطيات التِيمِيس. ولا شك أن اسم تِيمِيس بالذات لم يقحم في لائحة الفلسفه البِشَّوريَّين إلا فترة طويلة بعد أفلاطون. ولا يحوي التِيمِيس في الحقيقة أية دلالة تسمح لنا بالاعتقاد أن أفلاطون شاء أن يبرز لنا في تِيمِيس تابعاً من أتباع البِشَّوريَّة. لا غرو أن تِيمِيس من مواليد لوكيَّ في إيطاليا. وقد ترعرعت البِشَّوريَّة في إيطاليا. والرواية البِشَّوريَّة تذكر أن في لوكيَّ بالضبط فرعاً من الشيعة

البِّثُّغُورِيَّةِ. غير أن تلك الرواية عينها تستغل التِّيمِئِس استغلاًّا وافياً<sup>(١)</sup>. هذا، ولا يأتي أفلاطون على ذكر لوکري إلا ليعيد إلى ذهنا دور السياسي القائم به تِيمِئِس في موطنِه وامتياز النظم السياسية فيه. وكل ما نقف عليه من أمر تِيمِئِس هو أنه ضليع في الرياضيات وعلم الفلك أكثر من أي شخص آخر من أصحاب الحوار. ويحتمل أن يكون قد وجَد بِثُغُوريَّ يحمل هذا الاسم، ولكن ليس لدينا سبب معينٍ موجِّبٍ لتأكيد هذا الأمر.

ويذكر لنا أخيراً نص التِّيمِئِس محاوراً خامساً اشتراك في حديث السهرة ومنعه انحراف صحته من لذة متابعة النقاش. ولما فاتنا الدليل من قبل أفلاطون (على هوية ذلك الشخص) لبثت مخيلتنا طريقة الجناح لتشرد حينما يعن لها. فهل ذلك المحاور هو فيلس كما حسب فلایدرر (Pfleiderer)، أو أفلاطون نفسه كما خمن فان هوسد (Van Heusde)، أو فلولوس كما يقدّر ريرت<sup>(٢)</sup>؟ من الواضح أننا نجهل ذلك، وكل ما قد قوله لإثبات هويات أولئك الأشخاص أو رذلها يكون بلافائدة. وقد افترض ردولف هرتسل بهذا الشأن إفتراضاً لبقاً<sup>(٣)</sup>، وزعم أن أفلاطون لم يكن يعرف لدى كتابة التِّيمِئِس أي شيء يكون ذلك الشخص. ولم يأت على ذكره، بضرب من التفنن الناعم في التأليف إلا ليحتفظ الحق لنفسه بأن يبرزه ذا وجه واضح المعالم إذا بقي، بعد إنجاز التِّيمِئِس واکْرِتِيس وهِرْمِكْرِاتِيس، موضوعات أخرى هامة لم تعالج بعد وبهذا

(١) راجع Diels, Vorsokratiker, I3, p. 339. وينظر أُرْسْتُوكِنْسِنْ مشترعاً من لوکري

اسمه تمريس Timaris عاش على الأغلب بعد ٤٦١ ق.م (Jamblique V.p.130) A. delatte, Essai sur la politique pythagoricienne. Biblioth. de la faculté de philos de Liège, 29, 1922, p. 28, 183.

(٥) Pfleiderer, Socrates und Platon. Tubingen. 1876, p.690. C. Rirter Neue Untersuchungen über Plato, 1910, p. 174; 181-182.

(٦) R.Hirzel. Der Dialog I. 1899. p. 240. 257.

التحايل يلبت أفلاطون حرّاً ليضيف إلى حواراته الثلاثة الأولى، التي قصد تأليفها، حواراً رابعاً يوسع ثلاثة فتتصبح رباعية.

إن تخميناً كهذا محتمل، ولا يحول دونه مانع. غير أننا لا نعرف عنه شيئاً. والفتنة تنهانا بلا ريب عن معرفة ما لم يشاً أفلاطون أن يبوح لنا به.

## ٧ - إحالات التِّيمِئَس إلى حوارات سابقة:

إن مطلع التِّيمِئَس يلخص حديثاً سابقاً، بين أشخاص هم أشخاص الحوار أنفسهم. وقد عالجوها في سياق ذلك الحديث دستور الدولة المثلثي. وخلاصة ذلك الحديث هي التس ستوفي، فيما بعد، كل المحاولات لتصوير المثال الأسمى حياً متحققاً في الواقع. ولما تلا التِّيمِئَس، في أكثر المخطوطات، كتاب الجمهورية، وبدا هذا الملخص إجمالاً، مطابقاً لتأكيدات وردت في الجمهورية، قبل العموم بلا تقصّر أشمل أن التِّيمِئَس يحيل إلى الجمهورية.

ولكن رتّرَ بين دون كبير عناءٍ أن هذا الرزيع ليس على شيء من اليقين<sup>(١)</sup>. فأفلاطون يصرّح في الحقيقة أن تلخيص حديث السهرة أمين لا بل كامل، وأنه لم يهمل شيئاً (١٩ a). والحال أن الجمهورية إذا تناولت بالبحث فعلاً شيوخ النساء والأرذاق، وتربية الدولة الأولاد الذكور والإإناث تربية واحدة، وضرورة التخلص من البنين المشوهين أو فاسدي الطياع، ودور حماة الدولة، فإنها تتناول بالبحث أيضاً ألف مسألة لا يأتي التِّيمِئَس على ذكرها قطعاً. أضف إلى ذلك أن ذلك التلخيص لا يكون ناقصاً فقط بل مخللاً بالأمانة. فعلى سبيل المثال، يلمح التِّيمِئَس إلى أعياد أثنا الكبري (٢١ a). أما

---

Cf. H. Raeder. Platons Philosophische Entwicklung. Leipzig. 1905, p. 374-376 et (١) - ٧

C. Riuier, Timaios, cap. I, in Neue Unters.. 1910. p.174.

الجمهورية فشير لا إلى أعياد أثنا، بل إلى أعياد فنديس. أخيراً وخصوصاً  
ليست أشخاص التيمّس أشخاص الجمهورية.

فما نستنتج من هذا؟ إن هذا الملخص، كما توهّم روهّدُهُ، يرتبط بنص  
للسّيّدة سبق النص الذي بلغ إلينا<sup>(٢)</sup> هذا غير محتمل قطعاً، ولدينا أسباب  
جيدة كثيرة تحملنا على الظن أن التيمّس قد أتى حتى بعد تصنيف الجمهورية  
التي بين أيدينا. أم أن أفلاطون سبق وألف حواراً، ضائعاً اليوم، عاد فيه إلى  
ما عالج من موضوعات في الجمهورية بعد أن بدأ فيها وغير الأشخاص؟  
ولكن لم يأت أحد من الكتاب الأقدمين على ذكر هذا المؤلّف.

ولعل من الإسراف بحقوق النقد، أن يخلق المرء عندما يشاء ازدواجية  
لكل من كتب أفلاطون. وقد قيل أيضاً إن أفلاطون لا يحتفظ من الجمهورية  
في مقدمة التيمّس إلا بما بدا له صحيحاً، عندما شرع في تأليف هذا الحوار  
الأخير. وفي هذه الحال، لم لا يتفق هذا الملخص وما نجده في كتاب الشرائع  
حول عين المسائل، مع أن الشرائع جاءت على الأغلب بعد التيمّس؟

فالحل بلا ريب أبسط بكثير، إذ لم يوجد قط حوار لأفلاطون يتلاءم نصه  
تلاوياً ومطاع التيمّس إذا حلّ. وإن كان هناك مؤلّف فهو وهبي. والحديث الذي  
يشار إليه لم يجر قط على هذا الوجه. فلم هذا الضرب من الخيال الباطل في  
الظاهر، ولم لا يلح الفيلسوف صلب موضوعه مباشره؟ ذلك أنه أضحك ربما من  
المناسب أن يبرز أفلاطون بجلاء، ميزات عمل متجدد تماماً، يباشره من ذلك  
الحين، كما هو من المناسب أن يُظهر الفرق بين هذا العمل العلمي الموضوعي،  
وبين التخرصات السالفة. فكان أفلاطون في إشرافه على الشيخوخة يبدي اهتماماً

---

E.Rohde, o. c.II, p.266 note. (٢)

متزايداً بضبط نتائج تأملاته الطويلة: ف قالبه العقلي يزداد رسوحاً وتأكيداً، وهو يبغي في نوبته التعبير عن فلسفة وعن سياسة نهائين.

لا غرو أن المرء يستطيع أن يتصور نماذج لتلك الدولة المثلثي، وأن يصفها ويقابل بينها، دون أن يكتثر لظروف الواقع التي قد يفرض أن تتحقق فيها. لقد تجاوز أفلاطون، في ذلك الحين من عمره، تلك المرحلة. ولو شاء مفكرو معاصر أن يبدي ما بين الطريقتين من تضاد، للجأ إلى تعابير عامة. أما أفلاطون فهو يضفي عليهم شيئاً من الحياة، ويزيلها طبقاً لعادته في صورة واقعية، ويتخيل محادثة سابقة تعالج المواضيع نفسها. ولا بد لنا أن نتمثل أفلاطون بالذات وتلاميذه متسارعين بأسماء متحاورين وهميين. ولم تحفظ لنا حوارات إلا تلخيص مقتضبة جداً، لما كان يدور بين المعلم وطلابه من أحاديث لا تقطع. وكم أثيرت تلك المسائل بينهم، ونوقشت من كل الوجوه! فالحديث الذي لُخص في مطلع التِّيمِس ليس بالضبط ما حفظت لنا الجمهورية من حيث. فلم نعجب من هذا الأمر، ولم نفرض كل تلك الفرضيات الباطلة، مع كل دقتها، ل تستوضح الاختلافات؟

## ٨ - تاريخ التِّيمِس وعلاقاته بـ فيلفُس والسياسي:

يقبل العلماء إجمالاً أن حوارنا جاء بعد الجمهورية وسيق الشرائع. هذه هي النتيجة التي توصل إليها لأسباب مصدرها فحص الإنشاء، قسطنطين رتر (١٨٨٨)، ولوتسلافسكي Lutoslawski (١٨٩٧) وجومبرز Gomperz (١٩٠٢) وناتورب Natorp وريدر Raeder (١٩٠٣)، وحيثاً رتر في أول مجلد من مؤلفه الضخم (١٩١٠). ففي نظر هؤلاء الكتاب، واتفاقهم ذو بال، أن حوارات أفلاطون الأخيرة الخمسة قبل الشرائع هي: السفسيّي والسياسيّي

وفيَلِفُسْ وَتِيمِئُسْ وَأكْرَتِيسْ. وهذه هي النتيجة التي وصل إليها اتسِيار لأسباب استمدتها خصوصاً من محتوى تلك الحوارات. غير أن رتر ترك معلقة مسألة تأخر الفيلفس عن التيمئس أو سببه له<sup>(١)</sup>.

هذا وبين الفيلفس التيمئس تشابه غريب ليس فقط في التعبير، كما لاحظ ذلك كثيرون ولا سيمارتر، ولكن في الأفكار أيضاً، إذ نجد في الحوارين آراء قريبة جداً. ونجد أن بعض هذه الأفكار أو الآراء يعرض في الفيلفس، مع أنه يبدو أن التوسيع في الموضوع لا يفرضها حتماً. فكان أفلاطون لا يستطيع أن يمر بأبحاثه الحديثة مر الكرام ويدعى لإنغالها تماماً، وذهنه لا يبرح مليئاً منها:

١ - في فيلفس مثلاً يحدد الجسم الحي بأنه تركيب من العناصر الأربع وهي تدخل أيضاً في جسم الكون (٢٩ e - a) ولكن في قدر أعظم من النقاء وهذه المقابلة بين الجسم البشري وجسم العالم، غايتها إثبات مبدأ منظم في الكون شبيه بروح الإنسان، ولكنه روح ملكي وعقل ملكي يشرف على انتظام السنين والفصول والشهور، وهو حكمة فائقة. والحال أن الاستدلال عينه يسود في القسم الأول كله من التيمئس، ويظهر التمايز الشامل بين الأرواح والأجساد البشرية وبين روح العالم وجسده.

وفي فيلفس نظرية عامة في اللذة والألم (٣١ d - ٣٣ b): ينشأ الألم دوماً عندما يطراً على الجسد والروح تبدلات تغير طبعها الخاص. ويقع الألم خصوصاً حين تتكافف الرطوبة بعامل البرد، أكثر ما تتحمل طبيعة الجسد

C. Ritter, Platon. Sein Leben. Seine schriften. Seine Lehre I. München. 1910, p.256. (١) - ٨  
268. Cf. Platons Dialoge: Inhaltsdarstellungen I. Dieschriften des späteren Alters,  
Stuttgart, 1903. P.416.

الذى يحوى تلك الرطوبة (٣٢ b). وينشأ الانشراح على عكس ذلك، عندما يأخذ النظام الطبيعي مجراه. ويُعثر على نفس التعليم في التيمِّس وبنفس العباري تقربياً.

ويقبل الفِيلْفِس (٣٣ d - ٥١ a)، و شأنه في ذلك التيمِّس بأنَّ هنالك بعض مؤشرات يمكن أن تتطفىء في الجسد دون أن تبلغ الروح. ويلاحظ التيمِّس أن مشاعر النظر والشم توفر لنا ملاذ في غاية السفاء ويشير الفِيلْفِس (٥١ b a) إلى نفس الحادس ولكن بتفاصيل أوفر. أخيراً يعارض التيمِّس بين الصيرورة والكيان، وبصدق الصيرورة يميز بين الولادة والوفاة. وهذا التمييز بين «الليُّنسِس والأُسيَا» أي الصيرورة والكيان، يعرضه الفِيلْفِس (٤٥ a) بتعابير هي عين تعابير التيمِّس بالضبط. وهذا التمييز سوف يستغلـه الحوار لتحديد اللذة.

وبوجه عام، إن الشعور الذي يوفره عرض فِيلْفِس، يشبه الشعور الذي توفره لنا مقاطع كثيرة من التيمِّس. وقسطنطين رِتَّر يجد في فِيلْفِس شيئاً من التناقل والعسر، ينبيء بطبع الشيخوخة وضعفها. ولقد أشرنا إلى أن التيمِّس يحوى نفائص هي ذات تلك النفائص.

ولكن ولا ميزة من هذه الميزات تتيح لنا التأكيد أن أحد الحوارين تقدم على الآخر. ودلائل الإنشاء هي من الغموض بحيث لا تحل استنتاجاً قاطعاً. ونظراً لاعتبارات أخرى، لا يستحيل قط أن يكون أفلاطون قد انصرف إلى العمل على تأليف الحوارين في آن واحد، وعلى نفع كل منهما بما بلغ إليه الآخر من نتائج. فنشر كتاب عند المحدثين يفرض بين المؤلف وتأليفه انقطاعاً في الغالب نهائياً. إلا أن الكاتب اليوناني لا يقطع حتماً مهمة التتفريح

والتصليح، عند ما يسلم مخطوطه إلى النقلة. ولا بأس في تصوّر أفلاطون، وهو يقابل بين حواراته المختلفة، منصرفًا إلى تهذيبها على هونٍ، وعاملاً حتى على تأليف كتب متباينة.

٢ - أما صلات التيمّس بالسياسي فهي جلية نفس الجلاء. فالأوضاع في الحوارين تتشابه في تفاصيل جمة. وليس هذا فقط هو وجه الشبه فيهما، بل يشير السياسي أيضًا إلى طائفة من التعاليم يتبسّط فيها التيمّس وحده: ففي أسطورة السياسي يحدّثنا المؤلّف عن صانع الكون أو منظمه بتعابير يستعملها أفلاطون هي ذاتها في التيمّس<sup>(٢)</sup>. وفي السياسي كما في التيمّس إله يدفع الكون إلى دورانه (٢٦٩ d). بيد أن هنالك فوارق هامة بين الحوارين. لاغرو أن السياسي يدع جانبًا فرضية تظهر في الشرائع، إلا وهي فرضية روح العالم الشريرة. غير أن هذا الحوار لا يميز بجلاء بين الإله المنظم والروح بالذات.

ومن جهة أخرى يلمّح التيمّس إلى انحرافات في حركات الكون تحدث خلال أحقاب طويلة. ولكنه لا يتحدث عن تلك الحركة الرجعية الناشئة أحياناً عن تراخي العمل الإلهي، وأسطورة السياسي تصف وصفاً غريباً نتائج تلك الحركة. ومع هذه الفوارق الطفيفة، يمكن الظن أن السياسي والتيمّس قد كُتبَا في فترتين قريبتين الواحدة من الأخرى، إن لم ينصرف أفلاطون إلى تأليفهما في آن واحد.

---

(٢) راجع ٢٦٩ d من السياسي: الموفق وخالق الانسجام - ٢٧٣ b: المبدع والوالد الربان ٢٧٣ d منظم الكون ومزينه.

لقد قبنا ضمنياً أن التِّيمِئُس يطعننا على تعاليم أفلاطون الخاصة وعلى تعاليم مدرسته. وعندما يتكلم المرء عن تعاليم أفلاطون، لا سيما على الصعيد العلمي، لا بد له أن ينتبه إلى أن الأكَدْمِيَّة، نظير اللِّكِيَّن فيما بعد، جماعة يشارك أعضاؤها في محصول أبحاثهم. وقد بيَّنت إيقا ساكس Sachs، وهذا ما سرَّاه بعد قليل، أن أفلاطون على الأرجح، قد استغلَ تاليف صديقه ثيُّتِيس الرياضيَّة. ولو كنا نعرف البيئة الأفلاطونية معرفة أفضل، لتمكننا دون ما ريب أن نشير إلى حالات أخرى كثيرة مماثلة. وعلاوة على ذلك، فإن منهج الفلسفة الأفلاطونية نفسه هو في جوهره منهج اختيار وانتقاء.

والدأب على تتبع كل الأشكال الفكر القائمة، ومحاولة التعبير عنها أكمل وأقوى تعبير، كما يفعل أفلاطون بلا انقطاع، ينطوي على تصميم عنده أن لا يحتفظ من تلك الأشكال إلا بأنفس ما تقدَّم له. وأفلاطون لا يتعفَّف في الواقع عن الأخذ من كل يده لا بل يضطره مبدأ مذهبة نفسه أن ينهج هذا المنهج.

وكم استعار ولا بد من مصنفات تعالج أحداً موضوعية أكثر مما تعالج أفكاراً ومذاهب؟ فهناك نقل عريق في القدم - لعله يرجع إلى تلاميذ أفلاطون أنفسهم -، يزعم أن أفلاطون قد استمدَّ أوفي شطَّرٍ من فزيائه وعلم الحياة عنده، من أتباع بِشَغُورَس. وقد أشاروا مدة طويلة إلى التِّيمِئُس باسم التِّيمِئُس البِشَغُوريَّي<sup>(١)</sup>. ولكن لابد من الإشارة إلى أن أفلاطون لا يلمح في موضع ما، لا في التِّيمِئُس ولا في غيره، إلى أشغال البِشَغُوريَّين العلمية. ومن المؤكد أن

٩ - (١) راجع روستي: بِشَغُورَس والبِشَغُوريَّون في التِّيمِئُس Atti della R. Academ. delle S. di Torino. vol. 49. 1913- 1914, p.373.

أفلاطون والبِشَغُوريَّين. راجع ديهل ١٨:٧:١.

الحوار يفرض كون نظرية الكميّات الصماء معروفة، كما يفرض أن مطروحة بِشَعْرَس معروفة. ولكن هذا الحوار في قسمه الرياضي يلجاً خصوصاً إلى نظرية المتّوسيّات، وإلى نظرية متعدّدات الأوجه المنتظمة. ويبدو أن هذه وتلك، كما سنرى، قد تزعّرت بالضبط في عهد أفلاطون والبيئة السقراطية. ونظرية الكميّات الصماء ذاتها، يُحتمل أن يكون البِشَعْرَيون قد باشروا درسها. ولكن **ثُوذرُس الْكَرِيُّي** أستاذ أفلاطون هو الذي عبر عنها خير تعبير.

و**شِيشِيُّس** هو أول من بنى المجمّمات الخمسة المنتظمة كما سيستعملها التِّيمِيُّس. فيمكن الظن إجمالاً أن القسم الرياضي من التِّيمِيُّس لا يمت إلى البِشَعْرَية بصلة. صحيح أن مقطوعات فُلُؤُس و لأرْخِيُّس تتضمّن نظريات مختلفة شبيهة بنظريات التِّيمِيُّس. ولكن أسباباً عدة تحدّونا إلى الاشتباه بصحة هذه النصوص، أو على الأقل أنها تسبق التِّيمِيُّس في شكلها الحالي. وتدليل برُنت على هذه النقطة الأخيرة يبدو إلى الآن قاطعاً<sup>(٢)</sup>.

أما بالنظر إلى المذهب الذي فمُعْضلة مصادر التِّيمِيُّس معضلة دقيقة جداً. إذ نعرف أن أفلاطون لا يذكر أبداً لا لـ**لِيفِيُّس** ولا **ذِمُوكِرِتُس**. وربما نستطيع أن نفهمه إذا فرض أن تُرَدَّ إلى الوراء ردّاً مقبولاً، طبقاً لرأي الكثرين اليوم. هذا من جهة، ومن جهة أخرى، إذا لبّث مؤلفاتهم مغفلة تمام الإغفال تقريباً، كما تثبت لنا ذلك شذرة من شذرات **ذِمُوكِرِتُس**.

غير أن هناك نقاط تقارب لا يستهان بها بين **فيزياء التِّيمِيُّس** وفيزياء **ذِمُوكِرِتُس**. أولاً يفسر أفلاطون في النهاية مولد العناصر ونشوء الصفات المحسوسة بنظرية الذرات؟

---

رجوع : (٢) H. Diels, Elementum. Leipzig, 1899, p.22, Burnet. Early Greek ph. 3.1920. p.277.

فرأى أفلاطون في سير أجهزة الحواس وعملها، يجاري أوفر مجازة رأي ذِمُوكْرِتُس . وإذا كان لمذهب ذِمُوكْرِتُس الذري أساس بعضه مبني على الرياضيات، كما يمكن المرء أن يفترضه، فالصلات بين التعليمين قد تظهر عندئذ بجلاء أوفى. ويبدو أن أرسطو يؤيد بنفوذه هذا الافتراض لأنه يقرب غالباً بين الفيلسوفين<sup>(٣)</sup>. فلنفحص أوجه الشبه بينهما فحصاً أدق. وهذه هي الرئيسية فيها:

- ١ - نجد في التيميس صور مجسمات بدائية تكون العناصر الأربعية وتشبه بعض الشبه ذرات ذِمُوكْرِتُس .
- ٢ - ذاتية الأشكال التي يسبغها ذِمُوكْرِتُس وأفلاطون على العناصر.
- ٣ - تفسير الصفات المحسوسة ولا سيما اللون والحرارة ومشاعر اللذة والألم بصورة الأجسام الأولية.
- ٤ - نظرية الفرق بين الأشياء الثقيلة والأشياء الخفيفة، بفعل حركات الجسم «القابل» المشبهة بحركات الغربال.

هذا وإن كثيراً من الأوضاع والمفردات التي يستعملها أفلاطون نجدها في شذرات ذِمُوكْرِتُس . وأفلاطون يعمد في كلامه عن العناصر إلى تشبيهها بالأحرف. وهذا التشبيه كان مأتوساً لدى الذريين.

أجل إن أوجه الشبه هذه مثيرة. ويبدو من الثابت أن المذهب الذري كان شائعاً شيوعاً لا بأس به في عهد سocrates . وقد علم الرياضي إيكفنتس، فيما يبدو، آراء تداني آراء ذِمُوكْرِتُس مدانة وافية.

(٣) راجع بروشار، ابرنفورس وذموكرتس، في مجلة Etudes de philosophie ancienne et de philosophie moderne، 1912. 32-33. Stenzet: Platon und Demokritos (Neue Lahrb. 8. d. KI. Alt. 1920. p. 89-100).

وكتاباً اكْسِنْكِرَاتِس «الخطوط غير المقطوعة» و«الآراء» نفرض تأليف سابقة لم تصنف كلها في مدرسة ليقُبُس. ويبدو خصوصاً أنه وُجُد في عهد سocrates ضرب من التعليم الذري الرياضي، أثار في معاهد العلوم مناقشات عويصة. ويُحتمل أن يكون أفلاطون قد استمد أكثر قروضه من تلك النظرية النووية، ذات الصبغة الخاصة المختلفة قليلاً عن غيرها.

ومع ذلك فإن استفاد أفلاطون من أعمال النوويين، فهو بعد لها تعديلاً يبدل معناها إلى حد بعيد. فقبل كل شيء سنرى أن جسيمات أفلاطون ليست صامدة كجسيمات ذِمُوكْرِتُس. فهي عرضة لاهتراء بطيء، يبرد نتوءاتها ويفسر لنا تقلباتها بعض التفسير. فتلك الجسيمات تستطيع أن تغير أشكالها بتأثير البيئة. وعلاوة على ذلك، فالأشكال الهندسية التي تحدد الجسيمات، كأنها تحضن جوهراً أو مادة، قوامها معالم نوعية، ولا علاقة لها البتة بجوهر ذرات ذِمُوكْرِتُس المتجانسة والكثيفة على الإطلاق. وفيما تحاول فيزياء ذِمُوكْرِتُس أن تفسر النوعية بمعالم رياضية أو آلية بحثة، يتلامح مذهب أفلاطون الذي يتضافر، في كثير من الغرابة، مع نظرية نوعية تُعلل الكائنات. أخيراً ليس في الأفلاطونية ما يقابل «المجال الفارغ» عند الذريين. لأن أحد معتقدات أفلاطون الأساسية هو بالضبط أنه «ما من فراغ». ونظرية المكان في التيمُس الغامضة الصعبة، تبدو لنا فعلاً بمثابة دحش لتعليم ذِمُوكْرِتُس بشأن اللاوجود والتيمُس جملةً ينطوي خصوصاً على تفسير الطبيعة يعتمد الغائية.

والسيد روُبان، و شأنه في ذلك شأن كثيرين غيره من قبله، قد أثبت هذا الأمر من عهد ليس بعيد، بفراسته المأنسنة<sup>(١)</sup>. وهذا الاتجاه الغائي وحده قد

---

(١) راجع: Léon Robin, Etudes sur la signification et la place de la physique dans la philosophie de Platon. Paris, 1919. p. 7, 60 et suiv.

يكفي لمعارضة فيزياء أفلاطون فيزياء الذريين، ولمقارنتها بفيزياء **أكْسَغُورَس**. وهذا ما يدعونا إليه أفلاطون نفسه بـ«سقراط». إلا أن تعليم **أكْسَغُورَس** لا يرضيه، على ما يظهر من حوار **فيَدِن**، لأن ذاك التعليم يخلو من الدقة العلمية ويرضى على طيبة خاطر بالعموميات. فأفلاطون يشعر بأعمق الشعور بالآلية في كل أشكالها المنطقية أو الطبيعية، رغم الروح الغائبة الصريحة التي تعيش كل تعليمه. فمن جهةٍ، هناك ضرب من الآلية تشرف عليه المُذَل نفسها. وهذا النوع من الآلية يعمل في عالم المعقولات على سُنَّة الخير. ومن جهة أخرى هناك في الطبيعة غاية عليها. وهذه الغاية لا تستطيع أن تُتَفَّذ إلا ضمن شروط محتومة ضرورية لا يبلغ الفكر إلى أغوارها.

وهذا الشكلان من الآلية يظهران أحياناً وكأنهما مندمجان، كما يحدث للمُذَل عندما ينظر المرء إلى صلاتهما. وقد توسع أفلاطون توسيعاً وافياً في تحليل فكرة الضروري. وحاول أرسطو أن يبلغ بها إلى الكمال. ولعل **لَيَبِنْتِز** الذي أمعن في دراسة أفلاطون، مدین له بأهم اعتباراته في هذا المضمار. والضرورة في نظر الذريين أمر يتقدّع عليه الفكر، ولا ينفذ فيه. أو بالحرفي يسبق الفكر. ولكن العقل في نظر أفلاطون ينفذ في الضرورة نفسها ولو إلى حدٍ ما.

فهكذا يستطيع أن يستمدّ من الذريين بعض تفاصيل تعليمهم، ولكن لا يمنع ذلك أن تكون فلسفته مناقضة فلسفتهم كلَّ المناقضة بأسلوبها وروحها. ونستطيع أن نقول القول نفسه بما يتعلق بعلم الحياة والطب في التيمّس. فهناك نقاط ارتباط كثيرة بين تعاليم أفلاطون وبين التعاليم التي نجدها ليس فقط عند **الْكَمِيْنِ**، ولكن في أقدم أجزاء مجموعة **هِبُّرَاتِس**. فالعرض المبسط مثلاً المتعلق بأجهزة الحواس له صلات بيّنة بشذرات **أَمْبِيَدْكُلِّس** وال**كَمِيْنِ** عن الموضوعات نفسها. وسنذكر في سياق الكلام أهم تلك الصلات.

ويجدر بنا الآن أن نمحض تمحيصاً أدق، المشاكل الكثيرة التي يثيرها تفسير التيمّس. وقد قصدنا أن نجمع في هذه الدراسة كلَّ العناصر التي تمكّن الباحث من التصدّي لها بفائدة.



## الفصل الثاني

### أسطورة الأطلنطيـس

يبدأ الحوار في كثير من الغرابة بأسطورة الأطلنـتـيس الشهـيرـة. وبين هذه الأسطورة وبـاقي التـيمـئـس صـلـة وـثـيقـة، مع أنـبعـض قدـأـدـعـى أحـيـانـاً عـكـسـذـلـكـ. ويـسـتـطـيعـالـمرـءـأنـيرـىـبـإـعـجـابـفـيـهـذـاـالـتـرـابـطـنـمـوـذـجاًـ منـأـكـمـلـالـنـمـاذـجـ،ـالـمـسـتـمـدـةـمـنـذـاكـالـفـنـالـنـاعـمـالـمـشـرـفـعـلـىـتـالـلـيـفـ.ـالـحـوارـاتـ.

وـقـبـلـكـلـشـيـءـفـإـنـغـرـابـةـالـرـوـاـيـةـنـفـسـهـاـتـضـفـيـعـلـىـكـلـمـاـيـأـتـيـبـعـدـهـاـ جـواـسـرـياـغـيرـوـاقـعـيـ.ـوـبـفـضـلـالـأـسـطـورـةـالـافـتـاحـيـةـيـغـمـرـالـشـعـرـبـنـورـهـأـكـثـرـ أـجـزـاءـالـتـيمـئـسـدـقـةـعـلـمـيـةـ،ـوـأـوـفـرـهـاـتـجـرـيدـاـ،ـلـيـزـيدـمـنـرـونـقـهـاـوـبـهـائـهاـ.ـوـهـذـهـ الـأـسـطـورـةـنـفـتـحـعـلـىـالـمـاضـيـوـالـمـسـتـقـبـلـآـفـاقـاـلـهـاـمـنـعـقـوـإـلـهـامـمـاـتـمـكـنـ بـهـاـكـرـتـيـسـوـهـرـمـكـرـاتـسـ،ـمـهـمـاـكـانـتـأـوـجـهـتـنـسـيقـهـمـاـ،ـمـنـأـنـيـرـبـطـاـعـلـىـهـيـنـةـ بـحـوارـالـتـيمـئـسـ.ـهـذـاـ،ـوـلـاـبـدـأـنـنـلـاحـظـأـنـأـفـلـاطـونـيـغـتـمـالـفـرـصـةـ،ـكـيـيـمـجـدـ أـثـيـنـاـالـأـحـقـابـالـخـوـالـيـعـلـىـحـاسـأـثـيـنـاـالـمـعاـصـرـةـ،ـوـيـتـمـلـقـقـرـاءـهـوـيـذـلـهـمـفـيـ ذـاتـالـوقـتـ.ـإـنـقـصـدـالـفـيـلـسـوفـمـبـطـنـمـعـقـدـ.ـوـلـكـنـيـمـكـنـفـهـمـهـدـونـكـثـيرـعـنـإـ إذاـتـتـبـهـالـمـرـءـإـلـىـأـنـأـفـلـاطـونـيـبرـعـفـيـمـعـالـجـةـمـوـضـوـعـاتـعـدـةـفـيـآنـ وـاحـدـ،ـخـلـافـاـلـمـناـهـجـنـاـالـمـدـرـسـيـةـ.

ومع ذلك علينا ألا نعجب مما لقيته أسطورة أطلن提س من تعليقات كثيرة وغير متوقعة. وقبل كل شيء هل كانت في الحقيقة أسطورة؟ فإن تلاميذ أفلاطون المباضرين، مع ما طبعوا عليه، كما يبدو، من روحانية متنقلة، قد صدقوا كل التصديق هذه القصة برمتها، واعتبروا الرواية الأفلاطونية حقيقة. وقد ذهب أكْرانتُر هذا المذهب، وهو أول المفسرين الذين لا حصر لهم (ابْرُوكُلْس ٢١ a.d). وإن كان أرسطو، بتحفظه المعهود، قد عَدَ قصة الأطلن提س خرافة (استراغن ١٣، ٥٩٨) فِيَذُونِيس، وهو في ذلك أكثر فطنة، كان يحسب أن أفلاطون قد استطاع أن يبني خرافته على معطيات صحيحة: «من الممكن جداً أن لا يكون التقليد المتعلق ب تلك الجزيرة مجرد خيال، لأن الكهان المصريين، الذين كان صولن يسألهم، قد أكدوا له وجود جزيرة في القدم سُمِّيت بهذا الاسم. وأضافوا أنها توارت ولو بلغت من الاتساع مساحة قارة (استراغن ١٠٢، ٢). أما الإسكندريون فمعظمهم قد رأى في روایة أفلاطون رمزاً. وهذا لا يمنعهم من الاعتقاد بوجود الأطلن提س (ابْرُوكُلْس ٤ b٢٤). حقيقة تاريخية، روایة شعرية لوقائع حقيقة، رمز، خيال مجرد، تلك في الواقع الفرضيات الأربع التي كانت ممكنة والتي اضطر المعاصرون أن يختاروا هم أيضاً بينها.

فالى عهد قريب نسبياً قد قبل أكثر الشراح والمفسرين بصحة روایة أفلاطون، وحاولوا فقط أن يحدّدوا مكان الأطلن提س. ولعل لوئيس لروا Loys Le Roy، وهو أول مترجم فرنسي لحوار التيمئس، هو الوحيد الذي يتجرأ على إبداء شكه، إذ يقول: «أما أنا فأظن أن أفلاطون قد روى تلك الروایة ليؤتي بلده شرفاً ويدلّ على قدم العالم»<sup>(١)</sup>. وبعده، من ألف رُدبِيك Olaf Rudbeck إلى الفلكي بابي Bailly الذي بعث برسائله عن الأطلن提س إلى

(١) تيمئس أفلاطون ١٥٨٢ ص ١٣ من خلف.

(٢) Upsal Atlantica ١٦٨٢ ص ١٤٤ وما يلي.

فولتير، لم تقطع الفرضيات. فهل كانت الأطلن提س واقعة بعد أعمدة هرقليس، تجاه سواحل البرتغال ومراكش؟ أو كان لابد من البحث عنها في خليج غاسكونية Gascogne؟ أو كما عرض بعضهم بعد خrustوف كولمب، باتجاه أميركا الشمالية أو أميركا الوسطى، في جوار بعض جزر المحيط الأطلسي، وهي آخر ما تبقى من القارات الغائرة؟ أو هل كانت الأطلن提س واقعة باتجاه أكثر ميلاً إلى الشمال نحو محيط الجليد الأركتيكي أو نحو السينتزيبرغ، على ما قال رديك ورددَه بعده بايي<sup>(٣)</sup>؟ ونحن في هذا المقام، نعفي القارئ من البراهين والمقارنات المختلفة، الغربية أحياناً في تعنتها، وقد حاول بها الكتبة من القرن السادس عشر حتى الثامن أن يبرروا أوفى الاستنتاجات تهوراً: ويجد من يريد في المجلد الأول من كتاب هنري مارتن (دراسات حول التيميس) (I - ٢٥٧ - ٣٣٣) تحليلًا شبه كامل، لكل ما كتب عن الموضوع قبل ١٨٤٠. ولقد بحثوا عن الأطلن提س في كل مكان تقريباً، حتى في شرق البحر الأبيض المتوسط وفي المحيط الهندي نفسه. وقد صرف النقد الحديث اهتمامه تدريجياً عن هذه المشكلة التي لا حل لها<sup>(٤)</sup>.

ولكن من عهد حديث قد عالج الموضوع من جديد عالم بطبقات الأرض هو السيد إبير نرمييه، واستنتج من أبحاثه أن الأطلن提س قد وُجدت مؤكداً وفي المكان الذي يعيشه أفلاطون في التيميس بالضبط<sup>(٥)</sup>. ففي حقبة

(٣) الكتاب المذكور ص ٤٦٤.

(٤) وإليك في هذه القضية المراجع التالية:

Gaffarel, Revue de géographie 1880. I. p. 241-259; 331-345, 421-430; II. P. 21-29;  
Lagneau Revue d'anthropologie, 1880. p. 460-468. Berlioux, les Atla, Paris.  
1882: Sur les données géographiques cf. l'excellent exposé de S. Gsell,  
Histoire ancienne de l'Afrique du Nord, I, 1913: p. 326-329. Cf. Critias.  
Notice. P. 247.

(٥) راجع له محاضرة نشرها في المجلة التي يصدرها معهد علوم المحيطات، عدد حزيران سنة ١٩٧٣. وعاد هذا العالم ونشرها في كتابه: «على شرف الأرض» باريس ١٩٢٢، ص ١١٧ - ١٤٦.

قربية إلينا نسبياً، تعود إلى أواخر العهد الرابع، انهارت بقعة شاسعة بربة أو مؤلفة من جزر فسيحة «تقع إلى غرب مضيق طارق، وأثار تلك الكارثة تلثث بادية المعالم لعلماء طبقات الأرض. فإلى يومنا هذا مهاو عميق مستطيلة تحف بسواحل المحيط الأطلسي شرقاً وغرباً، كان انهيارات هائلة قد حدثت على جانبيه. ومن جزر جُوج إلى جزيرة جان مايين، سلسلة من البراكين تحادي البراكين المنجرفة إبان الكارثة، وتنتشر على الشفير الشرقي من هاوية المحيط على امتداد الساحل الإفريقي. وقد سبر العلماء سنة ١٨٩٨ الأغوار الشمالية من جزر الأصور، واستخرجوا عينات من قذائف البراكين الزجاجية. وإذا بها من نوع لا يتكون إلا بتأثير الضغط الجوي: فهي تعود إذن إلى حقبة سبقت انهيار البراكين المشار إليها. وإن مجموعات الجزر الأربع، وهي آخر بقايا القارة المتوارية، الأصور ومادير والكناري وجزر الرأس الأخضر، تحتفظ إلى أيامنا بضروب من الحيوان أصله من البر، يشبه ضروب الحيوان في جزر الأنثيل وسواحل السنغال. وهذا برهان قاطع على أن تلك الأراضي كانت جزءاً من قارة واحدة. وأكثر من ذلك هو أن حوار اكْرِتِيس يحوي وصفاً لطبقات أرض الأطلنطيس، يتجاوز كل التجاوب مع التكوين الحاضر لأرض تلك المجموعات من الجزر: «قاعدة من الصخور القديمة، ذات بقع كلاسية بيضاء، تحمل جبالاً بركانية منطفئة، وسيولاً من قذائف البراكين السوداء أو الحمراء الباردة من عهد بعيد».

فمثل هذه المقارنات تحدث في الذهن انفعالاً يعسر التخلص منه. ولكن قد نخطئ في استسلامنا له دون مقاومة، ونسياني مقاصد أفلاطون الصريرة. ولنا على تقلبات وجه الأرض المتواصلة، شهادات حديثة ومخيبة تمنعنا من الشك في إمكانية وقوع أحداث في طبقات الأرض نظير التي يذكرها أفلاطون. فمن كل جهة حوله في اليونان وفي جنوب إيطاليا، كان بإمكان

الفيلسوف أن يشهد عمل قوى الأرض الداخلية المتواصل. وقد لاحظ العلماء من عهود بعيدة عدم استقرار سطح البسيطة. وهذا التقلب الدائم هو الذي أوحى دونما شك بأسطورة ميتات العالم ومواليده المتعاقبة. وقد استفاد منها أفلاطون نفسه في حواري السياسي والتميّز.

ولكن مهما قربت منا الكوارث الطبيعية التي نجم عنها البحر المتوسط الحالي، فهي أولاً تسبق بكثير الأحداث التي سجلها التاريخ. ومهما أوغلت في الماضي أسفار الأخبار المصرية التي يقال إن صوئن قد طالعها، فهي دون ريب لم تأت على ذكر تلك الأحداث العريقة في القدم. وفضلاً عن ذلك ففي التميّز والكريتيّن وصف حضارة تختلف عن الحضارة الإغريقية، وتاريخ دقيق لاصطدامٍ وقع بين شعوب الأطلنطيّس وشعوب البحر المتوسط. والحال إنه لم يشر أحد قبل أفلاطون، على علمنا، إلى تلك الحضارة وذلك الاصطدام، وما يذكر بايي من أشعار الأذسيّة لا يشير إلى الأطلنطيّس<sup>(٦)</sup>، بل إلى أطلس أبي كلنسو. ولا مقتطف واحد من كاتب سبق سقراط، ولا نصَّ واحد من أرسطو يلمح إلى الأطلنطيّس. وشوفراس يشهد ببعض أقوال التميّز ويدرك بعض اندمادات مماثلة لاضمحلال الأطلنطيّس. غير أنه لا يحكي عن روایات أقدم لقصة أفلاطون<sup>(٧)</sup>. أما هرونتس (٤: ١٨٤) فلا يعرف باسم اطلانته إلا أهل المقاطعات القريبة من جبل أطلاس. وهؤلاء سوف يدعوهم بفُسنيس نسموني (١: ٣٣: ٥)، وينسب إليهم ذيوزرس وجهاً كله من نسج الخيال (٣: ٣٣). فكل الاحتمالات توحى أن أفلاطون استتبع قصة الأطلنطيّس بحذافيرها. وما من شيء يثبت عبريتته مثل اختيار اسم القصة الخيالية، طبيعتها. ولم يكن في وسع أفلاطون أن يضع بله الأمثل صوب

(٦) هومرس الشيد الثاني، ش ٢٤٥؛ ثم الشيد الأول، ش ٥٢.

(٧) مقطوعة ١٢ رأي ٦، ٤٩.

المشرق، حيث كان الرحل إذا ما أوغلوا في مجاهل آسيا يجدون باستمرار م tahات شاسعة لا تتبدل من اليابسة. ولكن الإغريق حتى القرن الخامس ق.م. وبعده، لم يكونوا قد حصلوا إلا على معلومات مبهمة جدًا عن الغرب. والبحر بعد عمد هوكلس لبث لهم غير مفتوح. وهرودتس (١٠٣: ١) يتكلم هو وصاحب كتاب جرمانية (١٧) عن الأطلنطي والأطلسي وخضم أطلس، كلامه عن بحر مجهول. إذ كانوا يحسبون أن المرء لا يقدر على بلوغه، إما لركود الرياح وإما بسبب أغوار ومستنقعات حالت دون ولوجه في اعتقادهم.

ومن ثمَّ أيَّة بقعة أنسِب لقصد أفلاطون؟ هذا، ونحن نلقى أن فناً دقيقاً واحداً

يتفجر في انتقاء تفاصيل من شأنها أن تسدل على القصة الخيالية ثبات الواقع. وبعض تعابير التيمُّس كفيلة بان تبرهن لنا أنَّ أفلاطون قد طالع نصوصاً لهرونتس متعلقة بمصر. ولكن هرونتس يهتم خصوصاً بإبراز التباين بين ما درج عليه اليونان وبين عوائد المصريَّين المذهلة. أمَّا أفلاطون فهو يلتقط عند اليونان القديمي وعند معاصرِي صوْلَنْ من أهل مصر أوجه تقاربٍ من شأنها أن تفرض فكرة تلاحم قديم بين الشعوبين. وقد اعتمد الفيلسوف في ذلك على ملاحظاته الشخصية (رَ الشرائع ٨١٩: ٧ a-c). وبهذه اللمسات الدقيقة التي تزيَّن الرواية من هنا وهناك، يتَّخذ مجرى تلك الرواية كلَّه نسق التاريخ ومجراه. وسيلاحظ القارئ كم يتحفظ أفلاطون ويحتاط لأمره ليثبت ويؤكَّد صحتها. ومن هذا القبيل، رواية أكْرِتيس برمتهَا، وهي في ذاتها رواية أخاذة، إعادة نكريات قديمة تتناقلها الأسرة، فاستشهاد بشهادة صوْلَنْ أكبر المشترعين، ثم استشهاد بشهادة كهان مصر، وهم في رأي الجميع وداعِيَّ أجيال التقاليد. فما من روائي معاصر افتَنَ أفلاطون في استخدام وسائل الإيحاء، ليفرض على العقول الساذجة قصة في ذاتها «لا تحتمل التصديق»<sup>(٨)</sup>.

---

(٨) راكرتيس المقدمة، الفصل الخامس؛ مشكلة مصادر الحوار .

# الفصل الثالث

## الله ونموذجاً العالم

### ١ - نموذجاً العالم:

ولكن اللهجة تتبدل فجأة في مطلع خطاب تيمِّس. فيينا كنا نطير على أجححة الخيال، إذا بنا أمام أساليب علمية، هي أساليب أكثر العلوم جفافاً وأوفرها تجريداً. وسوف يحافظ تيمِّس على هذه اللهجة المنهجية حتى نهاية خطابه. ما لم نستثنِ استطرادين وجيزين أو ثلاثة.

فهو يفتح الكلام بتمييز عقلي، ليس سوى ترجيعٍ لما ورد في «الجمهورية» و«السفِّستِي». فيصرح أن العالم المنظور مصنوع حتماً تبعاً لنموذج. ومن الممكن تصور نموذجين متضادين: أحدهما دائم فلا يصير أبداً، والآخر لا وجود له قط إذا تحربنا الضبط، فلا ينقطع عن الولادة (d27)، (a b 29 c-a 28). وفعلاً من المبادئ العامة في المنهج الأفلاطوني أنه لابد من البحث لكل شيء عن مثال أو نموذج على غراره صنع الشيء. ففي مقطع غريب من الجمهورية، يبرهن أفالاطون عن واقعية «مثال العدل» بحقيقة وجود نموذج للعدالة (e: 472: 1: 1). لأن كل صانع أياً كان، ينسخ نسخاً ويعمل طبقاً لأصل. وعلى ما يبدو، ينتج بجلاء من النصوص المتعلقة بروح العالم، أن التمييز بين النموذج والنسخة له، في التيمِّس، مجرد صفة

منهجية. وفعلاً تظهر الماهيتان في تلك النصوص (٣٦ a)، الماهية الدائمة الوجود «فلا تصير أبداً، والماهية التي لا تقطع عن التحول، لا ظهر نماذج، بل ظهور موات تدخل في تركيب روح العالم.

ولأول وهلة نرى أن النموذج الأزلي، الذي يبني العالم على صورته، هو واحد بالذات وعالم المُثل. أما النموذج المتحول، الذي ينحيه أفلاطون، فلا يمكن أن يكون سوى الصيرورة الخام والتبدل بلا رادع ولا قاعدة، أي «المادة». بيد أن هذه المطابقات الذاتية، التي يقبل بها المفسرون، ليست أكيدة على الإطلاق. فالنموذج الأزلي - وسنرى ذلك فيما بعد (٣٠ c d) - هو في الواقع «الحي» بذاته الحاوي في كيانه صور كل الأحياء أو ماهياتهم الأزلية. إنه ما سيُطلق عليه فيما بعد اسم *أفتروؤن* («الحي» بذاته)، أي نموذج للعالم يؤلفه منظومة ماهيات أزليّة متكاملة الارتباط في ظل سنة «الخير». ومثل تلك المنظومة هي شيء أسمى من مجموعة المُثل أو العالم المعقول.

أما النموذج المتحول فهل هو الصيرورة فقط، لا أكثر ولا أقل؟ لا يكون بالأحرى هو أيضاً عالماً، مجموعة، منظومة، مهما تشوش وتتناقض تنظيمه، ومهما فرض أن ذلك التنظيم عابر لا استقرار فيه؟ وعلاوة على ذلك، فإن التمييز الذي يميزه أفلاطون (صفحة ٢٨ a) لا يطابق تمام المطابقة تمييزه (صفحة ٣٥). أخيراً إن *الافتروؤن* «الحي» بذاته» يشمل لا روح العالم الكامل فقط، بل جسم ذاك العالم أيضاً<sup>(١)</sup>. وهذا ما يشير إليه أفلاطون في حديثه عن العناصر إذ لهذه أيضاً مُثل.

لا ريب أنه يجب العدول عن طلب الدقة الكاملة في نص الحوار. فأفلاطون لم يتحرراها فيه، ولا وصلت إليها اجتهادات المجتهدين من بعده أكثر

(١) أبروكلس ٣ ص ٨، ١٦ ديهيل. راجع أيضاً ٢ E. I. ص ٤، ٦، ١ G، I ص ٨، ١١ A. I. A. ص ٧١، ٨، ٢٣١ III، ٨، ١٦ «إن الحي» بذاته هو ملء جماعة الأحياء العقليين».

ما وصل إليها. ولا يغرن عن ذهنا إن المحاولات التي يحاولها أفلاطون في هذا الحوار كانت تقريرياً مطلع التفكير الميتافيزيقي - اللاهوتي. وقد دخل منذ ذلك صراع مع معضلات عويصة: وجود صور أزلية لا تتتحول، وبواسطة هذه الصور تأليف نموذج مثالي لكل كمال، وتتأليف عالم يخضع للتتحول، وعلاقات هذه الصور بعقل أسمى وإرادة فائقة، وصلات الكائن الأزلية الذي لا يتبدل بالأشياء المتحولة ذلك هو علم ما وراء الطبيعة وعلم اللاهوت الطبيعي كله. إن هذه المفاهيم المتشابكة كانت في جدتها الأولى، عندما شرع أفلاطون في تأليف التِّيْمِيْسِ.

## ٢ - وجود المُثُل والصور:

إن لم يكن ثابتاً أن «الحي بذاته» هو عالم المُثُل عينه، وهناك أمر واضح منذ البداية إذ إن التِّيْمِيْس مبني برمتّه على فرضية الصور المثلّى، وقد يستحيل فهمه أو يكاد، إذا انقطعنا فترة عن قبول وجودها. هذا وإن النصوص (القائلة بهذه الفرضية) متوفّرة جداً. ويمكن للمرء أن يدهش من إعراض عدد كبير من المفسرين المعاصرين المجيدين عن التقييد بها، أو من إساعتهم فهمها. فنحن نقرأ في التِّيْمِيْس أن الصانع ينظم العالم المنظور وعيناه تحدقان بالنموذج الأمثل في عالم المُثُل. والحال أن التعابير التي تستخدم هنا لوصف النموذج وتعينه، هي حرفيًا عين التعابير التي استعملها أفلاطون في حوار فينِدُن لتحديد عالم المُثُل كحقيقة ثابتة، بل يعني أيضاً بأن يقدم لها دليلاً مقتضباً يتفق مع أحد البراهين، التي تراجأ إليها المدرسة الأفلاطونية، لإثبات وجود الكائنات غير المتحولة. وذلك الدليل هو الدليل المستمد من ضرورة العلم المطلق الكامل. فإن لم توجد صور أزلية، فليس هناك أيضاً علم مطلق. وأكثر من ذلك ليس هناك حتى ولا ظن يستحق الثقة. فلا يبقى سوى مزاعم فلقة خداعية: «لأن الاستدلال يمتّ بصلة إلى الأشياء التي يفسرها» (a-c ٢٩).

فيصعب أن يؤكد المرء بصورة قاطعة أقوى من هذه، وجود نظام علوي غير محسوس، وكمال يفوق الأشياء الدنيوية. وفي النهاية يمكننا اعتبار التيمّس برمتها تطبيقاً متواصلاً لنظرية الصور. ففي الحوار كله، يجتهد أفلاطون أن يبين كيف يتحقق الأفضل، قدر المستطاع بالرغم من العوائق الناجمة عن مقاومة الحتمية. وشرط تحقق الأفضل هو فعلاً وجود الصور ومثال الخير ونشاط مبدأ منظمٍ وإله صالح خير.

ومع ذلك، فنحن نجد نفس الصعوبة إذا استعنا بنصوص التيمّس لنكون في ذهنا صورة ناصعة عن نظرية المثل، أو إذا رمنا أن نعيد بناء هذه النظرية، معتمدين في ذلك على معطيات الجمهورية أو السقستي. وفي هذا الحوار أيضاً، لن نعلم أين هي المثل، ولا هل هي تميزة تميزاً مطلقاً عن الأشياء المحسوسة ومقارقة لها، ولا بأية آلية تستطيع الاتصال بعضها ببعض، أو الاتصال بالأشياء الزائلة. ولن نستوضح بجلاءٍ تامٍ أو نعرف مسألة العلاقات القائمة بين عالم المثل «والحيٌ ذاته» والله وروح العالم. فهذه الأوضاع المختلفة سوف تظهر لنا طبقاً للقرائن تميزة كلَّ التمييز، أو أسماء مختلفةٌ لحقيقةٍ علويةٍ غير محسوسة فريدةٍ واحدةٍ بالذات. وإنما يكفي أن يهيمن الغيرُ المتحولُ الكاملُ الأزلِيُّ على الأشياء الزائلة. وهذا ما يعتقده أفلاطون حتى الصميم في غروب عمره.

ولكن إن حافظ على نظرية المثل، أفلأ يدخل عليها إصلاحات تبدل معناها؟ في الحقيقة إن طرأ على التيمّس مثل هذه الإصلاحات، لن يكون في وسعنا تقدير مداها بالضبط، إلا على شرط أن نعرف بدقة ما كانت تعني نظرية المثل قبل هذا الحوار. فهل عَدَ قطَّ أفلاطون المثل حقيقة واقعية، تتميز تماماً عن الأشياء المحسوسة، فتؤلف عالماً مفارقَاً لا اتصال له بعالمنا؟ أو بالعكس هل نمرّ مروراً لا يشعر به من المثال الأسمى والأوفر ثباتاً، إلى

صور أدنى متسلسلة حاضرة في صميم الظواهر؟ إن كلا من التأوiliين يُمكّنه أن يستشهد بنصوصٍ تبدو جازمة.

ففي التِّيَمِّسِ نفسه، وهو قصّة ولوح المثال ولوجاً تدريجياً في التحوّل والفوضى، يؤكد في البدء انفصال العالمين، عالم المُتَّلُّ وعالم المحسوس بقوة ما بعدها قوّة. فإن مثال العالم لا يختلط لحظة واحدة، مع النسخة الدائمة النصّ التي يحققها الصانع.

### ٣ - إله أفلاطون في التِّيَمِّسِ:

إننا نلقى بشأن الصانع نفس المشكلة التي لقيناها بشأن المُتَّلُ. ففي (٢٨ b - a) يؤكد أفلاطون أنه، ما عدا النموذجين المُمكّنين، لا بدَّ من صانع قادر على أن يحقق أحدهما. وأول ميزة في هذا الصانع كونه سبباً (٢٨ c - a). ويحجم أفلاطون في البدء عن تعريف هذا السبب تعريفاً أدق. ولكنه يحسبه علةً عاملة، ونحن نقول فاعلة، وقدرة عمل تتمكن من إحداث حركات. وهذه بعينها ما تكون ميزة السببية المنسوبة إلى الآلهة الثانوية، المكلفة بتكوين أجسام الأحياء (٤١ d - a). بيد أن السببية التي يدور الحديث حولها في الحوار، ليست القدرة الخالقة التي ينسبها اللاهوت الاسكندرى واللاهوت المسيحي إلى الألوهه. فالصانع وعماله يُبرِّزون صوراً جديدة. إلا أن هذه الصور ينالونها بمزج عناصر سابقة الوجود، مزجاً منسقاً. فلا يُحدِّث الصانع أو الآلهة الثانوية شيئاً إحداثاً مطلقاً، لا على صعيد الوجود ولا على صعيد الصيرورة. لكن عملهم يُمارس على أشياء واقعية موجودة من قبل. ويقوم هذا العمل على مزج تلك الأشياء فقط، طبقاً لبعض قوانين الترتيب والجمال، وعلى الاقتداء بنموذج سابق، قد سبق فيما يبدو الآلهة أنفسهم والعالم المحسوس.

لا غرو أن عمل الآلهة يبقى كبيراً ضمن هذه الحدود: فهم يقررون ويدبرون ويحدّدون. فالصانع هو الذي يعيّن حركة كرة الثوابت ليعمل منها حركة «ما هو عين ذاته» والمماثل. وهو الذي يعيّن مصير الأنواع المائنة، وينظم نسب الماهيات. لأنَّ اختلاط هذه الماهيات ينشئ النفوس والأجسام. ولكنَّه لا يخلق شيئاً إِلَّا النظام والجمال طبقاً لنموذج ينسخه.

وقد يطيب لنا أن نستعيد قوام ما يدعوه الاسكندريون لاهوت أفلاطون، وأنْ نعيّن بالضبط موقع ذاك الصانع من الآلهة الآخرين وعالم المثل والنموذج الذي ينسخه ويقتدي به. إِلَّا أن الصعوبات تتکاثر حالاً في وجهنا.

فقبل كلَّ شيء نجد في التِّيَمِّس عدة آلهة: الصانع نفسه، وخدماته المنحدرين عنه، وألهة الكواكب الثابتة (٤٠ b - a) والأرض والكواكب السيارة (٤٠ e - d)، وأخيراً آلهة الأسطورة الشعبية (٣٩ a، ٣٨ d)، التي يتحدث عنها أفلاطون بتهكم يكاد يكون سافراً. فهل يفضل ديانة قوامها معطيات الفلك؟ وهل يعتقد ولو قليلاً بالديانة التقليدية؟ أو هل يبغي استبدال ديانة الشعب بضرب من الميتافيزيقا المجردة، المصنفة من كل عناصر الحس؟ - ومن جهة أخرى، ما هي علاقة كلَّ تلك القوى الإلهية بعضها ببعض، وعلاقتها بعالم المثل؟ فلأول وهلة، بما أن «الحي بذاته» يحوي ضرورة نموذج كل الحقائق الواقعية، ألا ينبغي أن يحوي في ذاته نموذجاً للألوهة نفسها؟ وهل يكون هكذا نوعان من الآلهة، نوع مثالي ومحسوس؟ لا ينبغي أفلاطون عن ذلك في مكان ما من التِّيَمِّس. ولكنَّه في مقطع غريب يميز بين الآلهة المرئية، أي الكواكب، وبين الآلهة الذين يستطيعون عندما يطيب لهم أن يظهروا للعيان مع أنهم يلبثون في الغالب محتجبين عن الأ بصار. فهل يزدوج العالم هكذا، فيكون هناك عالم تعمل فيه الآلهة المنظورة، وعالم تسود فيه القوى غير المنظورة؟ إنه حلَّ مستغرب يصعب علينا تصوره. وإن كان

الصانع لا يختلف عن مثال الخير وعالم المثل، وإن لم يكن هناك إلهان أعلىان الواحد فوق الآخر، فهل يمكن أن يكون الصانع غير مثال الخير نفسه؟ وفي هذه الحال، ألا يخرج المثال من عزلته الفائقة الحس ليتدخل في التحول بالذات في صورة الصانع؟ إن الشراح قد أضافوا في معالجة هذه المشاكل. فيبينما يدمج أغلبهم لاسيما اتسيلر Zeller الصانع بمثال الخير، يؤكّد غيرهم وايرز وشار Brochard في طليعتهم أن الصانع هو نفسه بلا ريب مرکب من المثل، وأنه من ثم لا يعود إلى مثال الخير، وأن النموذج يبقى دوماً متميّزاً عن الواقع الذي يصوغه الصانع على شبيهه.

هذا، ويستحيل في الحقيقة أن يستخلص المرء من النصوص حلاً متاماًً كفيفي مواضع كثيرة، لا يتميّز الصانع إلا بصعوبة عن مثال الخير. وفي مواضع أخرى، يبدو مثال الخير أسمى من الله نفسه، الذي لا ينقطع عن تأمله وعن الاقتداء به في أفعاله.

وفي التّيّمِيس لا ينفكَّ أفلاطون يلْجَ في الكلام عن الصلاح الإلهي (٢٩). فهذا الصلاح وحده يسمح لنا أن نفقه أفعال العلة الأولى. وهذا الصلاح يتجلّى في تنسيق أجزاء العالم تنسيقاً منسجماً. وهو الذي يفسّر لنا الدرامية العجيبة السابقة، الbadie في كل صنائع الطبيعة بلا استثناء. وما من موضوع في التّيّمِيس يُطْرِق أكثر من هذا الموضوع، إنَّ ألحَّ أفلاطون منذ البدء على أهمية التربية (٤٤)، أو لمح في كل سانحة، وهو يدرس بنية الجسم البشري، إلى ضرورة إدخال العلل الغائية في تعليل الأمور (٤٥، ٦٨، cde ٤٥، ٦٩، a - ٦٩، c - ٨٧، d - a). ولكنه لا يعبر في مكان ما بأوضاع دقيقة، عن علاقات الصانع بعالم المثل. وإنما يقول لنا مرةً واحدة إن الصانع «يعود إلى راحته المألوفة» بعد إنتاج روح العالم وتوزيع المهمات على الآلهة الأدرين، وإعداده لهم الخلائق التي يستعملونها (٤٢e). فهل نفهم من هذا القول أن مثال الخير

خرج برهة، في مبادئ الأمور، من العالم العقلي في هيئة المُبدِّع، وأنه عاد وولج ذلك العالم دون أن ييرحه فيما بعد؟ يبدو أنَّ أفلاطون قد أحجم في كل مؤلفاته عن الجهد اللازم لصوغ علم لاهوت عقائدي والربط بين حفائقه ربطاً محكماً. ولكن ليس من الأكيد في النهاية أنَّ هذه الميتافيزيقاً قد أثارت اهتمامه بصورة خاصة. فنتائجِه الفكرية برمته تسوده رغبة متواصلة في التطبيقات. والأخلاق والسياسة وأمور الطب تشغل باله أكثر من علم اللاهوت. فلا يطلب أفلاطون من علم ما وراء الطبيعة سوى أمر واحد، وهو شيء من روح الثقة بالعقل والخير، وهيئه من الاستعداد الفكرية للتفاؤل المنهجي الرصين. وعزمِه على أن يوفر لنا انطباعات، هو أوفر من عزمه على أن يفرض علينا عقائد. وفنه يشيد لنا في ضبابٍ باهر، أشكالاً هندسية متحولة، ليعود بنا في حزم، بفضل الذهول الذي يلقيه علينا هذا المشهد، إلى المهام الإنسانية التي تؤمن مصيرنا في هذه الدنيا.

## الفصل الرابع

### روح العالم

#### ١- موقع روح العالم:

إن «روح العالم»، أولَ وأقدم إنتاج الصانع، هي أيضًا إلهية. ولكن ما هي منزلتها الخاصة من الإله الذي ركبها؟ فهل هي وهو ضمناً واحد، كما أكذ ذلك كتاب كثيرون؟ أو هي خاضعة له؟ وهل تأتي بعده في مراتب الماهيات، كما قد يأتي هو نفسه بعد مثال الخير؟

إن تعليم التِّيمِس لا ينطوي على علم لاهوت مسبوك متكامل. ومن ثم فهو قابل أن يفسر طبقاً لاستعداد كل شارح، على أنه ضرب من نظرية الانبعاث، أو صنف من عقيدة الخلق غامضة بعد وغير واضحة المعالم. ويبدو بجلاء أن إيحاءات مختلفة قد تقاطعت في فكر أفلاطون، دون أن يعرف أو يربد أن يتخذ منها موقفاً صريحاً.

«فروح العالم» تبرز أولاً في التِّيمِس كمبأ حركات الكون المنتظمة (٣٤). والروح في نظر أفلاطون هي فعلاً سبب الحياة العام. وتتجلى الحياة دوماً في حركات موجهة بانتظام إلى غاية معينة. وبفضل «روح العالم» يحصل المرور من الاعتبارات النظرية إلى وصف الحقيقة الحسية وصفاً

وأقيعاً. وروح العالم سوف يتتشوش أمرها فتتمسي هي والسماء، أول وأوسع شيء مرئي، أمراً واحداً. وهكذا يجتاز أفلاطون مباشرة من علم اللاهوت إلى علم الفلك والفيزياء.

وهنا ثلاثة أمور ذات بال تسترعي انتباها فوراً: أولاً يفرض علينا اعتبار الخير والغائية قبول وحدة الكون (d ٣٠، a ٣١). فوحدة العالم المحسوس تستخلاص طبعاً من وحدة النموذج الضروريّة (a ٣١ - b ٣١). ولما كان العالم المحسوس واحداً، على غرار نموذجه، وجب أن يشمل هذا العالم المحسوس كل الأجسام، ومن ثم لا يبقى خارجاً عنه شيء على الإطلاق (a ٣٣، b ٣١). والعالم لم يقع، طبقاً لقول الذريين والبُثُورِيَّين، في فراغ لا نهاية له، ولا في وسط يتغذى هو على حسابه. إنه كاف لذاته، وليس له أعضاء إذ لا حاجة له أن يتصل بشيء آخر سواه (cd ٣٣). إنه كُروي وكرويته تترجم عن كون الشكل المستدير أبهى الأشكال طرراً. وهذا الشكل أبهى الأشكال، لأنه يشمل أوفر قسط من الوجود في أقل حجم. فأفلاطون يطبق هكذا «مبدأ الاقتصاد في الوسائل»، وهو المبدأ الذي سيسيطر فيما بعد على فلسفة لائينتر.

ثانياً إن العالم يتحرك وهو بسبب شكله يتحرك في إطار دائرة (a ٣٤). ولكن إن كانت روح العالم هي عين الكرة السماوية، فلا بد أن تصفو روح العالم على جسمه: إذن يجب أن تغشاها من كل جانب نظير قبة السماء (b ٣٤).

أخيراً إن الروح، مبدأ الحياة، تنسق حتماً في الكرامة الجسم الذي تحبّي. فقد كانت إذن قبله، قبل الأرض والكواكب. ولا يتسع أفلاطون قليلاً في كلامه عن العناصر (٣١، ٣٣) إلا تمهدياً لإدخال عرضه بشأن بنية روح العالم.

ولكن إذ كان كل هذا العرض واضحاً، فشكل المقطع بأكمله مذهل. فهو من جهة مليء بتفاصيل لها في نظر أفلاطون أهمية علمية كبرى، لأنه يعرض علينا كل نظرياته الفلكية بدقة ممتازة ومعطيات عديدة مدروسة

بإنقان، يوليهَا في صراحة قدرًا كبيراً. ومن جهة أخرى نرى أفلاطون يجلب كل توسيعه في الموضوع بوشاح رمزي أسطوري لا يسهم البتة في زيادة التوسيع جلاء. فما المراد من تلك الجام حيث يتم المزج، ومن تلك الماهيات التي يؤلف الصانع بينها، ومن تلك التقسيم العويصة المتشابكة؟ فلا يستطيع المرء أن يفسر كل هذا إلا بصورة واحدة. لا ريب أن أفلاطون يعتبر ضرباً من المحال كل تعليل علمي قاطع لنشأة الكون، أو فرضية يمكنها أن تفسر كيف جرت الأمور في الواقع. ومع ذلك فالتيّمِئُس يسترسل في إطار تعليل من هذا النوع. فلا بد إذن من اختيار صور قوية الإيحاء، تبدي الترتيب الذي جرت الأمور عليه في الظاهر. ولكن لا ريب أن ليس لتلك الصور سوى أهمية ثانوية. إذ يجهد أفلاطون كل جهده ليفرض علينا اعتقاداً وهو أن الفالك قد نظم بناء على معادلات رياضية محددة بالضبط. وهو من ثم يبدأ بحذف غريب في تعين تلك المعادلات ويلح في ذلك. ولسوف يلاحظ القارئ كيف يستعمل أفلاطون، في مطلع بحثه هذا، براهين يستمدّها من الفلسفه الإيليايّين ويحورها بعض التحوير.

## ٤ - عناصر تركيب «روح العالم»:

إن روح العالم (وبالتالي الكرة السماوية والمبأ الذي يحركها) تتركب من ماهيتين: ماهية لا تتجزأ وهي عين ذاتها أبداً، وماهية متجزئة جسمانية. أما خلط هاتين الماهيتين فهو بلا ريب صعب، لا كما قد يتوقع المرء، لأن الكائن غير المنقسم لا يقبل الدخول في خليط، ولكن بسبب وجود الماهية الجسمانية (a<sup>٣٥</sup>). وقد اتّخذ الصانع هاتين الماهيتين وركب منها ماهية ثالثة، تحوي في آن واحد عناصر متجزئة وعناصر غير قابلة التجزيء. ثم عاد وخلط معاً هذه الماهيات الثلاث وألف منها ماهية رابعة سوف يستخدمها في

بنيانه. وهذه العملية المزدوجة غايتها الرمز إلى كمال الخليط، وقد جعل متداخلاً أقصى التداخل.

فقبل كل شيء، يبدو من الصعب توحيد الماهيتين الأوليين توحيداً ذاتياً. فال الأولى، أي الماهية غير المتجزئة المتصرفة دوماً حسب معادلات هي دوماً عين ذاتها، أليست هي الماهية غير المتحولة، تلك الماهية بالذات التي تؤلف، كما رأينا أعلاه، طبيعة النموذج المثالي؟ ومن ثمة أليست عالم المثل بالذات، ومجموعة الصور الأزلية؟ فهذا التفسير هو تفسير كل الشرح. بيد أنه لا يخلو من صعوبات خطيرة. إذ كيف يمكن أن يسمى ذاك العالم العقلي جزءاً صميمياً من خليط دون أن يفقد خواصه؟

ثم ما هي ماهية الأجسام المنقسمة؟ فالفردات التي يستعملها أفلاطون ليبين مزاياها، ليست نفس المفردات التي عمد إليها في تحديد النموذج المتغير الذي تحول عنه الصانع حينما شرع في تصوير العالم. وفضلاً عن ذلك، عندما بدأ تركيب روح العالم، لم يكن بعد من جسم. وفي كل ما يعقب ذلك الموضع من الحوار، لن يثار من بعد أمر تلك الماهية المتجزئة. وهذا ما سوف نتحقق في فحصنا نظرية المحل. وهكذا فمنذ هنية بدا لنا أفلاطون وكأنه يسمو بنا إلى صعيد التسامي، وها هو الآن يفسح مجالاً لنظرية (التدخل) أو (المحايثة) في تنازلات تبدل كل هندسة بنيانه وتخلّ بها. لأن العالم المحسوس لم يعد يبدو لنا نسخة عن العالم العقلي، إذ إن الصورة تنحدر هي نفسها إلى المادة لتنظمها بفعل مباشر.

ولكن ما يفيينا أن نفرض على أفلاطون في هذه المسائل الشاقة دقة مستحيلة؟ فهل ابتغى أمراً آخر غير غرس إيحاء غامض، ولكنه أكيد لا يقاوم، بأن الأشياء نظمت تدريجياً بتأثير الصور؟ وأياً كان أسلوب ذلك الفعل، ومهما خفيت سبل سيره، فنحن نعاين في وضوح نتائجه الظاهرة: انسجام

العالم، وانتظام الكواكب في الفلك، وجرى حركاتها المنتظمة الثابت. فنحن نجوز من علم الطبيعة إلى نشأة الكون. واعتبارات أفلاطون بصدقها ليست اعتباطية خيالية، شأنها عند الإيونيين، ولكنها علمية وضعية، مبنية على البرهان الرياضي واللحاظة.

### ٣ - تركيب روح العالم:

وبالتالي إن كانت المقدمات مبهمة، فما تُعد له من توسيع سيكون في منتهى الدقة. ولا يعني هذا أن كل شيء في هذا التوسيع واضح. إذ حالاً بعد أفلاطون، لقي تلاميذه الأولون صعوبات جمة في فهمه. وقد كتب فيه آدرستس وأكليؤخس الصولي وأكرانتر ويفنكسون وإرستيتيس وثوذرس الأسكناني وأثراسلس وابلورخس وغيرهم كثيرون. ولكن التفسيرات ماعتمت أن أفسدتها تأويلات المتصوفة النظرية. فتناسوا الحقائق الرياضية والفلكلية، التي أراد أفلاطون أن يعبر عنها. وقد أفقلت أحلام الاسكندرانيين والبغوريين المحدثين معاصرينا، فاضطربوا وارتباوا. بحيث اضطررنا أن نبلغ عهد آبيخ لنعثر على شرح مقبول لنصوص الحوار. وابتدأت دراسات بيغ منذ ١٨٠٧، وجلت لحسن الحظ معظم الصعوبات، فلم يزد الشراح خلاؤه، نظير مرستان وانسلر ودبوي وأرشه - هاند وافر كارولي، شيئاً هاماً يذكر على ما استخلاص بيغ<sup>(١)</sup>.

إن الخليط النهائي الذي تخيله أفلاطون تولفه ثلاثة جواهر يمكن تسميتها  $G = \frac{A}{2} + \frac{B}{2}$ . ولكن حتى بعد هذا الخلط المضاعف، وغايته البلوغ إلى انصهار العناصر الأساسية أقوى انصهار ممكن، تثبت

---

A. Boeckh, Kleine Schriften, 3, 1866, p. 115 et sq. (١) - ٣

نسبة العنصر غير المتحول أوفر في جزء المركب القريب إلى سطح الكرة (bc ٣٧). وبعد أن أنجز الخليط، قسم الصانع تركيبه إلى سبعة أقسام تتناسب بينها كأعداد متواлиتين هندسيتين، أحدهما أساسها اثنان (١، ٢، ٤، ٨)، والأخرى أساسها ثلاثة (١، ٣، ٩، ٢٧). ومن هاتين المتواлиتين ألف الصانع متواالية واحدة، قلب فيها أفلاطون، لسبب لم يُشر إليه، ترتيب عددين (١، ٢، ٣، ٤، ٩، ٨، ٢٧). ويعتبر أفلاطون عن هذه الأحداث، بقوله إن النسب في هذه المتواالية الأخيرة تَرُد كما يلي: العدد الثاني (٢) ضعف الأول (١)، والثالث (٣) أكبر من الأول ثلاث مرات، وأكبر من الثاني مرة ونصف. والرابع (٤) ضعف الثاني (٢). والخامس (٩) أكبر من الثالث (٣) ثلاث مرات. والسادس (٨) ضعف الرابع (٤). والسابع والأخير (٢٧) هو ثلاث أضعاف الخامس (٩).

ثم عمد الصانع إلى «ملء» المحالات بين الأعداد وأنجز هذا الماء باستخدام واستطعين. ويسمون (mésotis) واسطة بلغة الرياضيات اليونانية: إما سلسلة ثلاثة أعداد تؤلف متواالية متصلة (annlaogia sinekhis) وإما العدد الوسيط الجامع طرفي المتواالية.

ويعرف أفلاطون أصنافاً ثلاثة مختلفة من الوسائل: الواسطة الحسابية والواسطة المنسجمة والواسطة الهندسية. ولا يعني في نصنا إلا بالأوليين. فالواسطة الحسابية هي واسطة يتجاوز فيها العدد الوسيط العدد الأول بكمية تعادل الكمية التي يفوقه بها العدد الثالث، بحيث يكون الوسيط معدلاً لنصف مجموع الطرفين. ومتواالية ٢، ٣، ٤ هي متواالية من هذا النوع، فيها الثلاثة تساوي  $\frac{4+2}{2}$ . وفي الواسطة المنسجمة، يفوق الوسط الطرف الأول بكسر من هذا الطرف يعادل ما يفوقه به الطرف الثاني من كسر (٣٦ a). مثال ذلك

المتوالية ٣، ٤، ٦. فلدينا  $\frac{6}{3} + 3 = 4$  ، و  $\frac{3}{3} + 3 = 4$  و بتعبيرنا الحاضر، الوسيط المنسجم  $x$  بين  $a$  و  $b$  تظهره العبارات التالية.

$$\frac{ba}{b+a} = \frac{ba^2}{b+a} = x \quad \text{أو} \quad \frac{a}{b} = \frac{a-x}{x+b} = x$$

ولكنَّ أَفلاطُون في تحديدِ المجال الفارق بين عددين متتابعين في واسطة، سيعتمد إلى مفاهيم يستمدّها من الموسيقى لا من الحساب. والمجال تعينه فوارق واقعة لا بين أعداد، بل بين أصوات تربطها بعضها ببعض علاقات موسيقية.

فإنْ قبلَ أنْ كُلَّ عددٍ منْ متوايلتنا يقابل صوتاً معيناً (افتُغْس) منْ الدستور أيِّ السلم الموسيقية. فنسمى بعدها (ذِيَاسْتِمَا) مجموعة يؤلفها صوتان مختلفان العلو، أو كما يقول إفْكَلِيدِيس: مختلفاً الارتفاع والعمق<sup>(٢)</sup>. والحال إنْ علم الألحان اليوناني لا ينظر كعلمنا إلى عدد المتوجات الصوتية، لوصف الأصوات الرفيعة أو العميقة. وفعلاً في النظرية الصوتية القديمة، يقابل العدد الأكبر الصوت الأعمق، وبتعبير آخر كان الدستور عندهم نازلاً (أي إنهم كانوا يشدون بأنغامهم هبوطاً من القرار إلى الجواب). والوتر الأعمق من القيثارة عندهم يدعى هبّاتي (hypati) والوتر الأعلى<sup>(٣)</sup> عندهم يدعى نيتى

(٢) «البعد (ما يتحقق به) صوتان مختلفان الارتفاع والعمق». هذه ترجمة نص افكليديس بالضبط! Cf. Aristoxène, Harm Meybaum I, 4, 34 et saepe. . (المغرب)

(٣) إنَّ كلمة هبّاتي اليونانية تعني الوتر الأعلى، وكلمة نيتى تعني الوتر الأسفل، ورثى يخطئ في قوله «الوتر الأعلى». وكان أحرى به لحفظ المقارنة بين الوترين أن يقول «الأرفع، لأنَّ الوتر الأعلى هبّاتي يعطي الصوت الأعمق، والوتر الأسفل نيتى يعطي الصوت الأرفع. وهذا ما يقول ويدلل به هو نفسه. ولكنه خلط في قوله بين الوتر والصوت فتشوش عليه الأمر. (المغرب)

(niti)، طبقاً لمنزلة الأوتار من آلات الطرب<sup>(٤)</sup>. وفي الدستور أو السلم ينطقون من الوتر الأعلى (أو الصوت الأعمق) إلى الوتر الأسفل (أو الصوت الأرفع)<sup>(٥)</sup> ويسمون بعدها المجموعة التي تؤلفها الأصوات نفسها (أوري hori) أي الحدود. والمعادلة الرياضية الرابطة بين الأصوات تدعى لوغس logos أي علاقة.

و واضح أن صوتين متماثلين تماماً لا يستطيعان أن يُحدداً بعداً، وأن في بعد واحد توجد دوماً معادلتان. ففي البعد ٢:١ مثلاً معادلتان ١:٢ و ١:٢ وهاتان العلاقتان متباعدتان أبداً. فالكبير (١:٢) تسمى ابرُوغُلُثْسُ (prologos) السابقة. والصغرى تسمى هِبُولُغُسُ (hypologos) اللاحقة.

وكل هذا الضرب من التعبير مأнос لدی أفلاطون كما يثبت ذلك، فضلاً عن نص التیمئش مقاطع مختلفة من الجمهورية وحواري فيلفس ولاخیس. فهو يتكلّم في الفیلفس عن عناصر الصوت الثلاثة، العمق والارتفاع والتساوي (homotonon)، وعن الأبعاد (ذیاستیمتا)، وعن الأصوات المنشئة لنتائج الأبعاد، وعن الأنغام أو الألحان الصادرة عنها. وكلمة هِبُولُغُسُ توجد في اللاخیس (١٨٩ b). وقد استعملها أفلاطون في تورية تتضمن تحديد هذا الوضع الموسيقي. وأخيراً في الجمهورية (٤ : ٤٣٣ d) يذكر أفلاطون الأوتار الرئيسية الثلاثة من السلم الثمانية الأوتار. فهذه الأوضاع الموسيقية كانت

Pseudo – Aristoie. Problem. 23, 919 b,I et sq. 42, 921b, 24. (٤)  
Aristoxène. Haim. II. 34. 3.

(٥) أرسسطو، ما وراء الطبيعة ١٠، ٨، ١٠٥٧، ٢٢: «نظير المرء إذا هبط من الأعلى إلى الأسفل وبلغ الصوت الأضال، فهو يمر قبل ذلك بالأصوات الواقعة في الوسط». ويبدو أن عبارات ابروغلس وهيلوغلس وهوتن لم تعد مستعملة في عهد ارستوكسنس. Cf. L. Laloy. Aristoxène de Tarente et la Musique de l'antiquité. Paris. 1904.

دارجة في زمن أفلاطون. ونحن نجدها مستعملة في المقطوعة السادسة من الفولؤسْ.

ومشكلة تنسيق الأنغام تقوم، حسب المقطع الأخير من الجمهورية، على توحيد «الأبعاد، أو على «ملئها» بأعداد أخرى تمت إلى الأولى بعلاقات معينة. وهذه العملية تدعى «التنسيق» (أرمُوتِنْ armottine). وهذه الكلمة يُعثر عليها دوماً في الحوارات. ونتيجة هذه العملية هي تساوق الأصوات (السمقنية) في الأبعاد، أو تناعهما واتفاقها. ولكن اختيار الأعداد التي تحدد الأبعاد، أو تملؤها، لا يقوم بتناوله على ملاحظة الأحداث الموسيقية. فأفلاطون يعد فوراً في الظاهر إلى براهين ذات صبغة رياضية محضة.

فلنطبق هذه التعاريف على المتواлиات المشار إليها في التِيمِش. إننا نجد ستة أبعاد واثنتي عشرة معادلة أو (لوُغِي):

$$- 1:2 - 2:1 \quad 2:3 - 3:2 \quad 3:4 - 4:3 \quad 4:9 - 9:4 \quad 8:9 - 9:8 \quad 27:8 - 8:27$$

وهذه المعادلات قد تتخذ ثلاثة أشكال متغيرة:

أولاً : يمكن أن تكون العلاقة الكبرى مضاعف الصغرى بالضبط (علاقة علماء الأنغام المضاعفة لوُغِسْ بلَبَلَا سِيسِ). رَ الجمهورية ٥٣٤:٧ a. مثل  $\left(\frac{1}{2}\right)^2 = \frac{2}{1}$

ثانياً : العلاقة الكبرى إذا قيست بالصغرى تساوي الوحدة مضافاً إليها قسم مضبوط من الوحدة. مثل:

$$\frac{1}{8} + 1 = \frac{9}{8}, \quad \frac{1}{3} + 1 = \frac{4}{3}, \quad \frac{1}{2} + 1 = \frac{3}{2}$$

وأفلاطون لا يتوقف على الحالة الثالثة الممكنة: وهي أن العدد الأكبر

إذا قيس بالأصغر يساوي الوحدة مضافاً إليها قسم غير مضبوط منها. وفي كل حساباته، لا يعمد إلا إلى علاقات الصنف الثاني الثلاث: الأولى  $\left(\frac{1}{2} + 1\right)$

يسمّيها علاقة نصفية (لُوغْسْ هِمْوُلِيسْ) وفي اللاتينية (ratio sesquialtera)،

والثانية  $\left(\frac{1}{3} + 1\right)$  يدعوها علاقة ثالثة (لُوغْسْ إِبِيَرْتِسْ) (ratio sesquitertia)،

والثالثة  $\left(\frac{1}{8} + 1\right)$  هي العلاقة الثمنية (لُوغْسْ إِبِو غُذُوسْ) (ratio sesquioctava).

فالوضعان الأولان هِمْوُلِيسْ وابيترتس، نلقاهما الأول في حوار فدن (a 105)

وحوار ثيتيتس (a 154) والثاني في الجمهورية (8: 546c<sup>(١)</sup>).

ولا يعبأ الموسيقيون اليونان عملياً إلا بالبعد الأول ٢:١ من الأبعاد

الستة الممكنة. وهذا البعد هو المضاعف. وقد سُمي إجمالاً في عهد أفلاطون

تناغماً أو انسجاماً وتناسقاً (هرمنيا). وقد شرعوا أيضاً من ذلك الحين بطلقون

عليه اسم «خلال الجميع» (ذِيَصُونْ) (أي جميع الأصوات)، لأنه يؤخذ

بملامسة جميع أوتار «الثمانية الأوتار». و«ملء» البعد في نظر الموسيقي

يعني إقحام أصوات العميق والصوت الرفيع، تتصل بهذين الآخرين بناء على

علاقة بسيطة. وهذا الإقحام يجب أن يتم على وجه لا يعود المرء معه

يلاحظ البعد الجديد القائم بين صوتين متتابعين إضافيين. فيقسم البعد هكذا إلى

أقسام متباينة، يدعوها أفلاطون تساوقات (سِمْفُونِيَّة)<sup>(٢)</sup> وهناك تقابل أو تجاوب

بين الأصوات والأعداد. ولكن ما هو صنف ذاك التجاوب؟ لا يدور الأمر،

كما رأينا، على عدد التموجات الصوتية. بل يدور إما على طول الأوتار أو

غلوظها، وإما على مساحة الآلات المعدنية وتقللها عندما ترن تحت المهاجر، إذا

(٦) رَ في هذه الأوضاع، لَأُوا، ك. م. معجم أَرِسْتُوكِسِنْ.

(٧) في الجمهورية ٤: ٤٣ e والفيلس ١٧ c و ٢٥ d والتميئس a ٨٠.

نظر امرؤ إلى آلات طرب غير الثمانية الأوّتار. ومثل هذه الاعتبارات قديمة جداً. وهذا ما تثبته لنا القصّة المرويّة لنا عن هِيَبْسُنْ المِتَبُونِي<sup>(٨)</sup>.

هذا، وان بعد «خلال الجميع» يمكن أن يملاً بواسطتين: الأولى منسجمة والثانية حسابية. فنحصل هكذا على الجملة:

$$2 : \frac{1}{2} + 1 : \frac{1}{3} + 1 : 1$$

ويمكن على الطريقة نفسها أن نملاً بعد ٣:١ بالواسطة الحسابية ٢، وبالواسطة المنسجمة  $\frac{3}{2}$  - أو  $1 + \frac{1}{2}$ . ويقال إن بعد الأكبر ثلات مرات قد ملي بفضل بعد مضاعف، زيدت عليه علاقة نصفية. ومجموعة الأصوات المعتبرة عنها الجملة:

$$\frac{1}{2} + 1 : \frac{1}{3} + 1$$

تُولَّف هي أيضاً بعداً جديداً تملئه هو أيضاً واسطاناً الواحدة منسجمة والأخرى حسابية فنحصل هكذا على بعد آخر  $\frac{9}{8}$  هو العلاقة الثمانية أو الصوت:

$$\frac{1}{2} + 1 : \frac{1}{3} + 1$$

والصوت نفسه ينقسم إلى شطرين متفاوتين أكبرهما يُسمى القطعة والأصغر يُسمى الراسب (Limma). وعبارة القطعة (Apotomi) لا نجده إلا في التيمّس اللوكري (٦٧ d). غير أننا نجد في حوار أكرتيّس (١١٨ a) كلمة مقطوع (Apotomos) أبوتمس). ويستعمل التيمّس نفسه كلمة (ليما) ليدلّ على راسب من الرواسب (a ٧٦).

(1) Theon de Smirne, 106, p.59. 4 Hiller. Diels. Vors. 31. 39. Laloy. o. c. p. 49-50.

#### ٤ - تأليف السلسلة:

سوف يعمد أفلاطون إذن إلى «ملء» أبعاد السلسة الأولية:

١ : ٨ : ٩ : ٤ : ٣ : ٢ : ٢٧

على وجهٍ يلقى معه الأبعاد الموسيقية وأقسامها.

فلنتأمل تباعاً الواسطة المنسجمة (أو الهرمونية) ثم الواسطة الحسابية.  
ولنتأملهما في كل من سلسلتي الأعداد المضاعفة المزدوجة أو الثلاثية التي  
تتألف منها السلسة الكاملة.

#### ١) الواسطة الهرمونية أو المنسجمة:

سلسلة الأعداد المضاعفة المزدوجة:

$$\cdot \frac{1}{3} + 5 = \frac{16}{8} \quad 8 : 4 \quad \frac{1}{3} + 2 = \frac{8}{3} \quad 4 : 2 \quad \frac{1}{3} + 1 = \frac{4}{3} \quad 2 : 1$$

سلسلة الأعداد المضاعفة الثلاثية:

$$\cdot \frac{1}{2} + 13 = \frac{27}{2} \quad 27 : 9 \quad \frac{1}{2} + 4 = \frac{9}{2} \quad 9 : 3 \quad \frac{1}{2} + 1 = \frac{3}{2} \quad 3 : 1$$

#### ٢) الواسطة الحسابية:

سلسلة الأعداد المضاعفة المزدوجة:

$$\cdot 6 \quad 8 : 4 \quad 3 \quad 4 : 2 \quad \frac{1}{2} + 1 = \frac{3}{2} \quad 2 : 1$$

سلسلة الأعداد المضاعفة الثلاثية:

$$\cdot 18 \quad 27 : 9 \quad 6 \quad 9 : 3 \quad 2 \quad 3 : 1$$

ومنها تتألف السلسليتان التاليتان:

$$8 \ 6 \ \frac{16}{3} \ 4 \ 3 \ \frac{8}{3} \ 2 \ \frac{3}{2} \ \frac{4}{3} \ 1$$

$$27 \ 18 \ \frac{27}{2} \ 9 \ 6 \ \frac{9}{2} \ 3 \ 2 \ \frac{3}{2} \ 1 \quad \text{ثم}$$

أو وجه أبسط:

$$8 \ 6 \ \frac{1}{3} \ 5 \ 4 \ 3 \ \frac{2}{3} \ 2 \ 2 \ \frac{1}{2} \ 1 \ \frac{1}{3} \ 1$$

$$27 \ 18 \ \frac{1}{2} \ 13 \ 9 \ 6 \ \frac{1}{2} \ 4 \ 3 \ 2 \ \frac{1}{2} \ 1 \ 1 \quad \text{ثم}$$

ويُلاحظ أن العلاقة في اضطراد الأضعاف بين المعدل المنسجم والمعدل الحسابي هو دوماً  $\left(\frac{3}{2}\right)^{\frac{9}{8}}$  هي  $\frac{9}{8}$  العدد  $\frac{4}{3}$  ،  $\frac{9}{8}$  هي  $\frac{9}{8}$  العدد  $\frac{16}{3}$  وهكذا).

فيتمكن المرء إذن من ملء كل الأبعاد بإدخال عددين جديدين بين كل عدد من كلا الاضطرادين والمعدل المنسجم أو الحسابي. بحيث تغدو علاقة كل من العددين الجديدين إلى العدد السابق  $\frac{9}{8}$ . فيحصل المرء عندئذ في سلسلة الأضعاف المزدوجة على المعادلات التالية:

$$, 4 \ \frac{243}{64} \ \frac{27}{8} \ 3 \ \frac{8}{3} \ \frac{81}{32} \ \frac{9}{4}, 2 \ \frac{243}{128} \ \frac{27}{12} \ \frac{3}{2} \ \frac{4}{3} \ \frac{81}{64} \ \frac{9}{8} \ 1$$

$$. 16 \ \frac{243}{16} \ \frac{27}{2} \ 16 \ \frac{32}{3} \ \frac{81}{8} \ \frac{8}{9}, 8 \ \frac{243}{32} \ \frac{27}{4} \ 6 \ \frac{16}{3} \ \frac{81}{16} \ \frac{9}{2}$$

وفي سلسلة الأعداد المضاعفة الثلاثية على المعادلات التالية:

$$, 3 \ \frac{8}{3} \ \frac{81}{32} \ \frac{2}{4} \ 2 \ \frac{243}{128} \ \frac{27}{16} \ \frac{4}{3} \ \frac{81}{64} \ \frac{9}{8} \ 1$$

$$9 \ 8 \ \frac{243}{32} \ \frac{27}{4} \ 6 \ \frac{729}{128} \ \frac{81}{16} \ 4 \ \frac{243}{64} \ \frac{27}{8}$$

$$\cdot 27 \ 24 \ \frac{729}{32} \ \frac{81}{4} \ 18 \ \frac{2187}{128} \ \frac{243}{16} \ 12 \ \frac{729}{64} \ \frac{81}{8}$$

ولكن هذه الأعداد الكسرية لا يسهل انقيادها في العمليات الحسابية، فيمكن لبناء سلاسلنا، استعمال طريقة قد عمد إليها أكرانتر وايفنكسس، وربما عرفها أفلاطون<sup>(٨)</sup>. إن المضاعف المشترك الأصغر لكل هذه الكسور هو ١٢٨، فإذا ضرب هذا العدد بثلاثة نحصل على العدد ٣٨٤، فنستطيع أن نستبدل به الوحدة. فيمس اضطراد الأضعاف المزدوجة الأولى:

$$3072 : 1536 : 768 : 384$$

واضطراد الأضعاف الثلاثية يصير:

$$10368 : 3456 : 1152 : 384$$

فإذا ملئت الأبعاد، على الطريقة المنوّه إليها سابقاً، نعثر في سلسلة الأضعاف المزدوجة من الواسطة المنسجمة الهرمنية على الأعداد التالية:

$$3072 : 2048 : 1536 : 1024 : 768 : 512 : 384$$

ونجد في سلسلة الأضعاف الثلاثية:

$$10368 : 5184 : 3456 : 1728 : 1152 : 576 : 384$$

ونحصل في سلسلة الأضعاف المزدوجة من الواسطة الحسابية على الأعداد التالية:

$$3072 : 2304 : 1536 : 1152 : 768 : 576 : 384$$

(٨) ر. التيميس اللوكري ٩٦ b.

وفي سلسلة الأضعاف الثلاثية نلاقى :

10368 : 6912 : 3456 : 2304 : 1152 : 768 : 384

على الوجه عينه يملاً بعد من ١ إلى ٢  $\left(\frac{1}{2} + 1 \frac{1}{3} + 1\right)$  ما أمكن ملؤه

بأعداد أو عوامل سلسلة الأضعاف المزدوجة:

768 , 729 , 576 , 512 , 486 , 432 , 384

ولكن صعوبة خاصة تعترضنا بشأن العاملين ٥١٢ و ٥٧٦ . فالفرق

بينهما ٦٤ أي  $\frac{512}{8}$  . والاله لم يستطع بناء على بعد  $1 + \frac{1}{8}$  أن يملاً تماماً

.  $\frac{1}{3} + 1$  الأبعاد

لفرض بعد  $1 + \frac{1}{3}$  القائم بين ٣٨٤ و ٥١٢ ( فعلاً  $512 = 384 + 384$

و ١٢٨ تساوي  $\frac{384}{3}$  ). وثمن ٣٨٤ أي ٤٨ يعطينا  $384 + 48$  أي

٤٣٢ ، وثمن ٤٣٢ يعطينا ٥٤ ، و  $432 = 54 + 486$  . والحال أن بعد بين

٤٨٦ والعامل التالي ٥١٢ ليس إلا ٢٦ ، بينما ثمن ٤٨٦ هو ٦٠٧٥ . فإذا

جمعنا ٤٨٦ و ٧٥ ، ٦٠ نحصل على عدد أقوى مما يجب  $75 + 546 = 561$  . وهنا

يتخايل أفلاطون لرأس الصدع . إن علاقة ٤٨٦ بـ ٥١٢ هي علاقة ٨ بـ ٩

أو  $243 - 256$  أي إنها تساوي  $1 + \frac{13}{243}$  .

كذلك يملاً بعد بين ٥٧٦ و ٧٦٨ ببعدين ، أحدهما  $1 + \frac{1}{8}$  والآخر هو

بعد إضافي أي راسب (ليماً) . فثمن ٥٧٦ هو  $576 + 729 = 728$  ، وثمن

$\frac{1}{8}$  هو ٨١ و  $648 = 81 + 729$  فيبين ٧٢٩ و ٧٦٨ بعد أقل من  $1 + \frac{1}{8}$

فهو أيضاً  $\frac{13}{243} = 729 - 768$  ( ٧٢٩ من ٧٦٨ ) .

وتحوي اللائحة الكاملة التي نحصل هكذا عليها ٣٦ عاملًا:

. ٧٦٨ ، ٦٤٨ ، ٥٧٦ ، ٥١٢ ، ٤٨٦ ، ٤٣٢ ، ٣٨٤ - ١

. ٧٦٨ ، ٨٦٤ ، ٩٧٢ ، ١٠٢٤ ، ١١٥٢ - ٢

. ١٤٥٨ ، ١٢٩٦ ، ١١٥٢ - ٣

. ٢٩١٦ ، ١٧٢٨ ، ١٩٤٤ ، ٢٠٤٨ ، ٢١٨٧ ، ٢٣٠٤ ، ٢٥٩٢ ، ١٥٣٦ - ٤

. ٣٠٧٢

. ٣٤٥٦ ، ٣٠٧٢ - ٨

. ٦٥٦١ ، ٣٤٥٦ ، ٣٨٨٨ ، ٤٣٧٤ ، ٤٦٠٨ ، ٥١٨٤ ، ٥٨٣٢ ، ٦١٤٤ - ٩

. ٦٩١٢ ، ٧٧٧٦ ، ٨٧٤٨ ، ٩٢١٦ ، ١٠٣٦٨ - .

. ١٠٣٦٨ - ٢٧

فundenنا من ١ إلى ٢ خمسة أصوات كاملة وراسبان:

الأصوات: ٣٨٤ - ٤٣٢ ، ٤٨٦ - ٤٣٢ ، ٥١٢ - ٥٧٦ -

. ٦٤٨ ، ٦٤٨ - ٧٢٩

الراسبان: ٤٨٦ - ٤٣٢ - ٥١٢ - ٧٢٩ .

وفي الواقع كل من الكسور  $\frac{648}{729}$  ،  $\frac{576}{648}$  ،  $\frac{512}{576}$  ،  $\frac{432}{486}$  ،  $\frac{384}{432}$  تعادل

. أما الكسور  $\frac{729}{512}$  و  $\frac{486}{768}$  فهي رواسب.

وفي سلسلة ٢ إلى ٣ عندنا أيضًا ثلاثة وراسب، وفي سلسلة ٣ إلى ٤ صوتان وراسب، وفي سلسلة ٤ إلى ٨ أربعة أصوات وثلاثة رواسب وقطعة، وفي سلسلة ٨ إلى ٩ صوت واحد، وفي سلسلة ٩ إلى ٢٧ سبعة أصوات وأربعة رواسب وقطعة.

وقد يلاحظ المرء مراراً أن السلسلة التي يستعملها أفلاطون هي أطول بكثير من الدستور الموسيقي. ومن الاسترسالات السبعة (في اللائحة الكاملة) التي فصلناها منذ لحظة، استرossal واحد فقط يستعمل فعلاً في الموسيقي. إنه البُعد «خلال الجميع» بقسميه الرباعي والخمساني وأصواته الخمسة وراسبيه. فهذا البُعد يقابل فتئين مؤلفتين من ثمانية أوتار أو مجموعتين كلّ منهما أربعة أو أوتار فهو يفرض من ثمة آلة ثمانية الأوتار تفصل مفاتيحها كما يلي:

### ٣٨٤ الوتر الأسفل

صوت ٨ : ٩

٤٣٢ الوتر الردف أو المجاور الأسفل

صوت ٨ : ٩

٤٨٦ الوتر الثالث

راسب ٢٤٣ : ٢٥٦

٥١٢ الوتر المجاور الوسط

صوت ٨ : ٩

٦٧٦ الوتر الوسط

صوت ٨ : ٩

٦٤٨ وتر السبابية

صوت ٨ : ٩

٧٤٩ الوتر المجاور الأعلى راسب ٢٤٣ : ٢٥٦

٧٦٨ الوتر الأعلى

القسم الخامس

القسم الرباعي

ييد أن تناغم روح العالم أوسع بكثير . فهو يشمل كلّ الدساتير الموسيقية الممكنة، ويسمو بما لا نهاية له على الانسجامات المحدودة التي تعزفها آلاتنا الناقصة. إنّ الْبَعْد «خلال الجميع» أي العلاقة ٢١ تفي موسيقانا حقها. إلا أن التناقض أو التناغم السماوي يبلغ الْبَعْد ٢٧. وفي هذا الأمر رمز مفقه وبرهان قاطع أيضاً على قدرة الأعداد العجيبة. ولا يكتفي أفلاطون بإبراز فضل علم الحساب (الذي عزّرته) مدرسته، وذلك بإعطائنا مثلاً يسترعي انتباها أكثر من أي مثلك آخر، بل يبدي لنا في الحين نفسه كيف يستولي العدد على الأشياء، ويشيع في كل أرجائها النظام والاعتدال والجمال. وهذا الجمال خفي لا يراه الطغام، وإنما الفيلسوف الضليع في الرياضيات والماهر في الحساب يعرف كيف يدركه.

وبين العناصر التي تتتألف منها روح العالم، وبالتالي القسم الخالد من روحنا، العنصر الأجل والثابت وحده هو العدد. وعندما يُحدّد اكْسِنْكِراتِس الروح، ويقول إنها عدد متحرك، فهو يثبت أمينا لروح تعاليم التِّيمِيس.

هذا، وإن قسماً على الأقل من المعلومات الرياضية والموسيقية، التي يطيب لأفلاطون أن يتتبّط فيها في هذه النصوص، كان بلا ريب جديداً عندما ألف التِّيمِيس. وإذا قبلنا بصحّة المقطوعة السادسة من كتابات فلولؤس، فعلم الأنغام هذا كان مأنيوساً لدى فلولؤس. وعلى كل حال، من المرجح أن فلولؤس لا يسبق عهد سقراط، وإن هذه النظريات قد بُسطت لأول مرة في الأوساط العلمية المعاصرة لأفلاطون.

ومهما يكن من أمر، فنحن نشاهد في حوار التِّيمِيس مبادئ ضرب من الاعتبارات النظرية قد نال حُظوة طويلة. لأن النصوص المتعلقة بروح العالم

ما ببرحت مدة قرون تثير تأملات الرياضيين وال فلاسفة. فمن عهد الاسكندريين إلى عهد كيلر وعهد بويو Bouillaud لم يبطن ما هاجت في النفوس من اهتمام دائم. وحتى في أيامنا هذه، لا يطالع المرء تلك النصوص دون تأثر عميق، عندما يفكر بذلك الأحلام التي دغدغت بلا نهاية مخيلات أسلافنا. ولسوف نلقاها في تفحّصنا نظام التيمّس الفلكي.

## الفصل الخامس

### نظام أفلاطون الفلكي

#### ١- الكرة السماوية:

بعد تركيب روح العالم، شرع الاله في بناء الكرة السماوية. ولهذا الغرض عمد إلى تركيب ما هو عين ذاته وما هو آخر، وقسمهما طبقاً للنسب التي درسناها الآن. ومن هذا التركيب - القابل أن يبدو شيئاً مثاليّاً محضاً - شرع يكون حقيقة منظورة واقعية، ألا وهي قبة السماء. وهكذا يعالج أفلاطون على حدة، بضرب من الخيال يذهل عقولنا العصرية، التواميس الرياضية المشرفة على حركة الكواكب والكواكب بعينها. فهو يضطرنا أن نتأمل العلاقات غير المتحولة، الخاضعة لقدرة العدد، قبل أن نعرف الأجسام. وهذه العلاقات هي التي تتحكم بدوران الأجسام.

فجرأة أفلاطون جرأة تفرض الإعجاب. وهي تعبر تعبيراً أقوى من أي كلام عن ثقة الفيلسوف باقتدار الصور المثالية الذي لا يغلب.

فمن خليط «ما هو عين ذاته وما هو آخر» الذي خلطه الصانع وقسمه طبقاً لسنه رياضية، يؤلف شريطتين ويصالبهما الواحدة فوق الأخرى، مثل قوائم حرف خي «X». وإحدى هاتين الشريطتين وضعت حتماً من داخل، والأخرى من خارج، ثم يحني هاتين الشريطتين المصلبَتَين، بحيث تتلاقى

أطرافهما في نقطة مقابلة نقطة تقاطعهما. وهذه العملية تعطي دائرتين متداخلتين الواحدة خارجية والثانية داخلية.

وقد لاحظنا من قبل أن تركيب الخليط ليس متجانساً تجانساً مطلقاً. ولذا يمكن الشريطة الخارجية أن تستمد من مشيئة الله حركة جوهر «ما هو عين ذاته»، وأن تستمد الشريطة الداخلية حركة جوهر «الآخر». «ودائرة الآخر» تقسم إلى ست دائرات متداخلة تقابل مدارات الكواكب السيارة. والدائرة الخارجية، دائرة «ما هو عين ذاته» لا تقبل تقسيماً ما.

## ٢ - أبعاد الكواكب السيارة

إن أقسام دائرة «الآخر» تقابل لأول وهلة حدود سلسلة روح العالم: ١، ٢، ٣، ٤، ٩، ٨، ٢٧. وهذه الأعداد تشير حسب مقطعين من حوارنا ٣٦ و ٣٨ d) إلى أبعاد الكواكب التائهة عن الأرض. وقد قيست تلك الأبعاد بالنسبة لبعد القمر عن الأرض، كوحدة قياسية. وهذه هي تلك الأبعاد: القمر ١، عطارد ٢، الزهرة ٣، الشمس ٤، المريخ ٨، المشتري ٩، زحل ٢٧. هذا ولا ندرى على أي معطيات فلكية يركز أفلاطون هذه الأرقام.

ولكنَّ مقطعاً من أسطورة الباب العاشر من الجمهورية (٦٦٦ c وما يلي) يجعل تفسير نصوص التميُّز هذه عسيراً. ففي هذه الأسطورة، يصف أرسطو ابن أرمينيس رؤيا رأها حياً، ولا يستطيع الآخرون أن يعاينوها إلا بعد الموت، على الوجه التالي: لقد شاهد، وفي البدء من بعيد، نوراً يشبه قوس قزح، ولكنه أنسى واصفي يخرق الأرض والسماء من أقصاها إلى أقصاها. وقد انطلقت من ذلك النور رُبْط توصد السماء وتشدّها إلى مركز العالم، كأنها مراحيض سفينة. ومركز العالم الوضاء هذا هو «وشيعة الضرورة». وقد انتصبت تلك الوشيعة عمودياً من أطراف الكون، وحولها يتم دوران الكواكب.

و هذه الوشيعة لها واسطة مركبة من ماس، مروسة الأطراف، يحذق بها غمد. وهذا الغمد نفسه تولفه ثمانية أغمام أو ثماني حلقات منوعة الضياء ومختلفة الألوان. والحلقات تتدخل بعضها في بعض كأنية متفاوتة الحجم أو القطر.

وقد تمكن آر من موقعه على خط الانحناء، أن يعاين تقاطع الأغمام الثمانية. المختلفة الكثافة على بقع تقاطعها. فالحلقة الخارجية هي الأولى عرضاً. ثم تأتي بعدها، من المحيط إلى الوسط، أضيق الحلقات، فالتي قبل الأخيرة في العرض، فالثالثة في العرض، ثم السادسة والخامسة، وأخيراً في جوار المركز الرابعة عرضاً.

هذا، وان تلك الحلقات تدور على نفسها بسرعة تفاوت من واحدة إلى أخرى. وهي تخالف في دورانها اتجاه أكثرها سرعة، أي اتجاه الحلقة الخارجية التي تدفعها إكليل إحدى المصائر الثلاث بيدها اليمنى، في حركة تتجه إذن من اليسار إلى اليمين (٦١٧).

ويتضح، من وصف أفلاطون ومن الألوان التي يشير إليها، أن الحلقات تقابـل فـلكـ الثوابـtـ وأـفـلاـكـ الكـواـكـبـ السيـارـةـ. وـهـذـهـ الكـواـكـبـ يـرـتـبـهاـ (فيـ الجمهـورـيـةـ) تـرـتـيبـهاـ فيـ حـوـارـ التـيـمـئـسـ. أيـ إـذـاـ انـطـلـقـنـاـ منـ المـحـيـطـ إـلـىـ الوـسـطـ، فـنـحنـ نـلـقـيـ تـبـاعـاـ زـحـلـ فـالـمـشـتـريـ فـالـمـرـيـخـ ثـمـ الشـمـسـ وـالـزـهـرـةـ وـعـطـارـدـ وـالـقـمـرـ. وـسـرـعـةـ الدـوـرـانـ الـقـصـوـيـ هيـ سـرـعـةـ فـلكـ الثـوـابـtـ. ثـمـ نـجـدـ أـنـ لـلـقـمـرـ وـلـعـطـارـدـ وـلـلـزـهـرـةـ وـلـلـشـمـسـ سـرـعـاتـ مـمـاثـلـةـ بـعـضـهاـ لـبـعـضـ. وـأـخـيرـاـ أـنـ المـرـيـخـ يـتـحـركـ هوـ وـالـمـشـتـريـ وـزـحـلـ بـسـرـعـةـ وـاحـدةـ.

إنـ هـذـهـ الإـشـارـاتـ تـنـقـقـ إـجـمـالـاـ وـمـعـطـيـاتـ حـوـارـ التـيـمـئـسـ. غـيرـ أـنـ نـصـ الجمهـورـيـةـ يـسـوقـ أـمـرـيـنـ غـرـبـيـنـ طـالـ ماـ أـفـلـقـاـ رـاحـةـ الشـرـاحـ. إنـ حلـقـاتـ (مدارـ) الكـواـكـبـ، إـذـاـ نـظـرـ إـلـيـهاـ المـرـءـ مـنـ خـطـ الـاسـتـوـاءـ فـيـ نـقـاطـ تقـاطـعـهاـ، تـبـدوـ مشـافـرـ التـقـاطـعـ ذاتـ كـثـافـةـ مـتـبـاـيـنـةـ. بـعـدـ الـحـلـقـةـ الـخـارـجـيـةـ الـأـوـفـيـ عـرـضاـ تـصـطـفـ

بحسب كثافتها المتناظرة، حلقات المريخ فالقمر فالشمس فالزهرة، ثم المشتري وزحل. وليس من علاقة بين هذه الكثافات وأعداد سلسلة التِّيَّمِيس.

فهل الكثافة التي يتكلّم عنها أفلاطون هنا، هي كثافة جدران الكرات السماوية المختلفة، كما فرض ذلك مرتان<sup>(١)</sup> (Th. Martin) في مذكرة وضعها سنة ١٨٨١؟ ففي هذه الحالة ينعدم التَّالُف بين كثافة الكواكب السيارة وكثافة الأَكَرَّ. هذا من جهة. ومن جهة أخرى تتفق جملة النظام الفلكي الأَفلاطوني وجود مجالات فارغة بين الكرات التي تتلامس حتماً.

وهل يشير أفلاطون إلى اختلاف البعد، باختلاف الزاوية التي يتم فيها رصد الكواكب، كأن ترصد من خط الاستواء أو من نقطة أخرى مصعدة أو منحدرة نحو أحد القطبين؟ وقد بدأ مرتان نفسه وفرض هذه الفرضية في التِّيَّمِيس. إلا أن نص الجمهورية لا يوفر عنصراً ما يسمح بهذا التفسير المعقّد جداً، لاسيما وأن واضعه قد عدل عنه فيما بعد. هذا، وإن أفلاطون لا يشير في الجمهورية إلى نسبة أحجام الكواكب المختلفة – كما يقبل به ثِيَّنْ الإزميري<sup>(٢)</sup> – لأن أفلاطون في تلك الحال، قد يتوجه أن القمر أضخم من الشمس<sup>(٣)</sup> وهذا لا يُحتمل قطعاً.

فأبسط تفسير (نص الجمهورية) يدانى، دونما ريب، التفسير الذي قرّ عليه مرتان أخيراً. وهو أن الحلقات الملونة الواقفة أو الزهيدة العرض، التي يشار إليها في الجمهورية، تقابل الأرجاء السماوية الداخلة في مجال كل كوكب بمفرده، والخاضعة لفعله، والغارقة في ضيائه. والحال أن لا شيء (في الجمهورية) يؤكد لنا أن الكوكب قد وضع (في مداره) على إحدى الدائرات التي تحدّ حلقته الخاصة من الداخل والخارج. فيمكن على هذا

(1) Mémoires de l'Académie des Inscriptions. 1881. 30. 1. p. 101.

(2) Ed. Dupuis, p. 234.

(3) Cf Duhem. Le Sytème du Monde, 1. p. 64.

الوجه، أن تنظم أبعاد المدارات بحسب قانون التِّيْمِئُس العددي. وهذا القانون لا يتيح تعين منطقة ينفذ إليها أثر كل كوكب، ولا اتساع البقعة التي يسيطر عليها في السماء.

### ٣ - حركات الكرة السماوية

إن دوران ما هو عين ذاته «ليس موازيًّا» لدوران «الآخر» وليس له نفس الاتجاه. فحركة «ما هو عين ذاته» تجري من اليسار إلى اليمين (أي من الغرب إلى الشرق) وفي اتجاه ضلع من المتوازي الأضلاع. وحركة «الآخر» مندفعة من اليمين إلى اليسار (أي من الشرق إلى الغرب) في اتجاه قطر المتوازي الأضلاع عينه.

فيثبت لنا هكذا، دون أن يؤكد ذلك أفلاطون، أن الدائرة الخارجية هي دائرة خط الاستواء، وان الدائرة الداخلية دائرة الانحناء. فإذا رسمت الكرة السماوية على مسطح، فخط الاستواء يمثله القطر، وخط الانحناء يمثله «المستقيم المنحرف»، الواصل بين أطراف خطوط العرض المتوازية (شمالاً وجنوباً).

إلا أن نصَّ أفلاطون يحوي إشارة كأنها لغز. فحركة دائرة «ما هو عين ذاته» هي جلياً الحركة النهارية، التي تدفع الكرة السماوية في خط يوازي الأفق. والحال أن الدوران النهاري يتمَّ من الشرق (اليمين) إلى الغرب (اليسار) وليس «إِيْنَكْسِياً» باتجاه اليمين (٣٦). وعلى عكس ذلك، تظهر حركة الكواكب لمن يرقبها متوجهة من الغرب إلى الشرق أو من اليسار إلى اليمين. هذا، وإن إشارة تماثل إشارة التِّيْمِئُس قد أعطيت في أسطورة الجمهورية (١٠: ٦١٧). فإنَّ اكْلُثُو تحافظ بيدها اليمنى على حركة الحلقة الخارجية، وبيدها اليسرى على حركات الحلقات الداخلية. غير أنَّ أفلاطون لا يستطيع

أن يجهل اتجاه الحركات السماوية الصحيح. وهو في الواقع يشير إليه بالضبط في الشرائع (٦: ٥٧٦٠).

وعلاوة على ذلك، فقد سُمِّي الأقدمون الشرق إجمالاً مَيْمَنَةَ العالم<sup>(١)</sup>، فكيف نفهم كلام أفلاطون في التِّيمِس؟ إن أقرب تفسير إلى العقل قد اقتربه افْرَكَرْلَى هو وغيره من الشراح<sup>(٢)</sup>: إن اليمين الحقيقة، عندما نعتبر السماء حلقات متداخلة أو كرة ممثّلة على مسطح، تحاذى يسارنا، والعكس بالعكس. ومن ثم كل دوران يبدو لنا متوجهًا من اليسار إلى اليمين، هو متوجه في الواقع من اليمين إلى اليسار. وأفلاطون يلمّح مررتين في التِّيمِس إلى المفاعيل الغريبة الممكن أن تنشأ عن موقع الشيء المدرك بالنسبة لمن يدركه<sup>(٣)</sup>.

#### ٤ - فرضيات أفلاطون الفلكية:

كل نظرية أفلاطون الفلكية تحاول بواسطة دورات منتظمة لا يتغير اتجاهها، أن تفسر ظواهر الفلك غير المنتظمة. «ما هي حركات الدوران المنتظمة انتظاماً كاملاً، التي يحمل أن يتزدها المرء كفرضيات، ليتمكن من المحافظة على الظواهر التي تبدلها الكواكب التائهة؟» إن نص سِمْبَلْتِشِيس هذا في شرحه كتاب السماء<sup>(١)</sup>، يعبر خير تعبير، على حد قول دهيم<sup>(٢)</sup>، عن مشاغل الفلكيين اليونان من عهد أفلاطون.

إننا نلاحظ في حركة الكواكب السيارة الظاهرة ثلاثة مخالفات رئيسية للنظام: فهي تبدو أولاً وكأنها تتحرك على خط الانحناء بسرعة غير منتظمة.

(١) أرسطو، كتاب السماء ٢: ٢، ٢٨٤، ٦ وما بعد.

Fraccarolli o. c. p. 192. (٢)

.b ٤٦ و ٤٣ (٣)

٤ - (١) كتاب السماء ٢: ١٢؛ ٤٨٨ و ٤٩٣، هيربرج.

(٢) دهيم Duhem، نظام العالم ، ١ ص ١٣ .

فيظهر تارة أنها تتسط، وتارة أنها تتباطأ في جريها الظاهر. ويبدو ثانياً أنها تتوقف أحياناً توقفاً تاماً، لا بل يظهر من حين إلى حين أنها تتقهقر عائدة إلى الوراء. أخيراً يتهيأ للمرء أنها تحطّ مرة عن خط الأفق ومرة تصعد فوقه. ولذا اهتم القوم أن يجدوا مركباً من الحركات الدورانية المنتظمة، بسيطاً قدر المستطاع، يفسر كل الظاهر (الفلكلة). وإليك فرضيات أفلاطون:

١- إن فلك الكواكب الثابتة ينجز دورته في مدار يوازي خط الاستواء، من الشرق إلى الغرب بسرعة منتظمة، هي أقصى سرعة تبلغها الأجرام السماوية، فيجر في دورانه كل الكواكب الثابتة.

٢ - إن الكواكب السيارة كلها، لاسيما الشمس، تتحرك على مستوى خط الانحناء، فتختلف زوايا سرعاتها المعاكسة لحركة فلك الثوابت. وهي تتجه من الغرب إلى الشرق (هنا ٣٨ d). والكواكب الثلاثة الداخلية، أي عطارد والزهرة والقمر، ومداراتها واقعة بين مدار الشمس والأرض، تتحرك بسرعات متساوية (٣٩ a). أما الكواكب الخارجية، أي المريخ والمشتري وزحل، فهي تتحرك في اتجاه واحد، وبسرعة تقص من واحد إلى آخر، بقدر ما يقترب من محيط منظمة الكواكب (a ٣٩) . وتألف هذه الحركات المختلفة بحيث تسيطر حركة فلك الثوابت على حركة أفلاك الكواكب السيارة وتجرفها جزئياً في جريها (a ٣٩) .

وهكذا، عندما تجتاز سيارة قوسا في جريها على خط الانحناء من الغرب إلى الشرق، فهي تجرّ في الوقت ذاته من الشرق إلى الغرب بحركة فلك الثوابت المنتظمة. فيبدو أنها تخطّ في جريها خطّاً منحنياً وإهليجاً أو لولياً، يشبه لوالب الكرمة أو شكل سير لفوه على أسطوانة<sup>(٣)</sup>.

(٣) التيمئس ٣٩ a، وثيئن الإزميري، الفلك ٤٣، دوبوي ص ٣٢٨.

ومثال ذلك أننا إذا رصدنا الفلك من مكان واقع على أحد خطوط العرض الجنوبية، يوم الاعتدال الربيعي، بدت الشمس على الأفق في نقطة تقاطع خط الاستواء وخط الانحناء. وهذه النقطة تحط في السماء قوس دائرة استوائية كبرى، تقطع الطول المار بالموضع الذي نرقب منه، على بعض الارتفاع فوق الأفق. ونلاحظ في العادة أن الشمس قد تقدمت على خط الانحناء من الغرب إلى الشرق، وأنها قد ابتعدت عن خط الاستواء. ولا تبرح دورات الشمس تضيق يوماً بعد يوم حتى تبلغ الشمس انقلابها الصيفي. ففي ذلك الحين، تكون الشمس قد بلغت أسمى ذروة فوق الأفق ودارت أضيق دوراتها، دورة السرطان. وبعد الانقلاب الصيفي تتحدر الشمس شيئاً فشيئاً، وتتشع دوراتها تدريجياً حتى الاعتدال الخريفي، وهو اليوم الذي يلتقي فيه مدار الشمس الظاهر بخط الاستواء. أخيراً بعد اعتدال الخريف، تأخذ دورات الشمس تضيق، ولكن هذه المرة تحت خط الاستواء حتى الانقلاب أو الميل الشتوي، وهو اليوم الذي تقطع فيه الشمس أصغر دوراتها تحت الأفق، دورة الجدي.

والحال أن تصعيد الشمس أو هبوطها الظاهرين، يجريان بسرعة هي أوف في الفترات القريبة إلى الاعتدالين الربيعي والخريفي، وأقل في الفترات القريبة إلى الانقلابين الصيفي والشتوي. وعلاوة على ذلك، ففي هذا الاختلاف من الحركات، يبدو أن الشمس في تنقلها على خط الانحناء، تقفز قفزاً في مرورها من خط مواز للاستواء إلى خط آخر. فترسم في جريها لولباً تضيق حلقاته كلما اقتربنا من أحد الانقلابين، وتنسع في جوار أحد خطوط العرض الموازيين لخط الاستواء<sup>(٤)</sup>. وما يصح في الشمس، يصح أيضاً في سائر الكواكب التائهة.

---

(٤) إن صاحب المقدمة يريد بدل خط العرض، خط الاستواء. ولو تابع فكرته وقال: «كلما اقتربنا من أحد الاعتدالين» لما أخطأ. لأن الشمس في أحد الانقلابين تكون بجوار أحد خطوط العرض الموازيين للاستواء شمالي أو جنوبياً. ودورتها أندلأ أضيق. وهذا ما يقوله هو نفسه. وفي أحد الاعتدالين تكون بجوار خط الاستواء، ودورتها أوسع عندئذ. (المغرب)

ثم إن الشمس لا تتنقل بسرعة واحدة في جريها على كل من أجزاء خط الانحناء. فإن فرضنا أن الأرض واقعة في وسط العالم بالضبط، وأن وسط العالم يلتقي ومركز صورة مدار الشمس، فالأقواس الأربع المؤلفة ذاك المدار يجب أن تظهر لنا أنها تقطع في فترات متساوية. والحال أن الأرصاد التي كان ميّتن وإفكتمن قد باشراهما، ثبتت أن مسیر الشمس غير منتظم. فالمُدّد الحقيقة لكل من الفصول الأربع كانت في زمن أفلاطون: للربيع ٩٤ يوماً و٢٣، وللصيف ٩٢ يوماً و١، وللخريف ٨٨ يوماً و٥٢، وللشتاء ٩٠ يوماً و٥٠، وأفلاطون لا ينفرد بأي شرح (لهذه الفروق)، مع أنه لا يجهل تلك الأرصاد.

أما الكواكب السيارة بالذات، فهناك أحداث عده تتعلق بها وتنطلب تفسيراً خاصاً.

لقد رأينا أن الكوكبين السيارين الأسفلين يتقلان حول الأرض بسرعة تعادل سرعة الشمس. فينبع عن ذلك أنه لابد للزهرة مثلاً أن تظهر لنا دوماً على بعد واحد من الشمس لا يتغير. والحال أنها تارة تتبع الشمس وتارة تسبقها بدرجات في اتجاه الشرق، أو تتأخر عنها درجات نحو الغرب. ولهذا السبب تدعى الزهرة على السواء كوكب المساء أو الصباح (من هسيبريا المساء وهسيپوريون حامل الفجر). ومن ثم يضطر أفلاطون أن يفرض أن للزهرة حركة خاصة مضادة، تحملها تارة على الدنو من الشمس وتارة على الابتعاد عنها (٣٩a).

وعلاوة على ذلك، فإن الكواكب السيارة لا تكتفي بأن لا تجري من الغرب إلى الشرق بسرعة واحدة، بل تبدو أحياناً وكأنها ناكصة على الأعقاب وسائلة من الشرق إلى الغرب، نحو بعض الكواكب الثابتة، وقد بدأت وتناءت عنها. وعند ابتداء الحركة الخلفية، ولدى انتهائها، يتهيأ للرأي أن الكوكب السيار متوقف فترة وجيزة من الوقت توقفاً كاملاً عن الحركة.

إن أفلاطون لا يجهل أيضاً هذه الظاهرات. فهو يلمح في الواقع إلى أجواق الكواكب الراقصة وإلى قرانها، وتقدم بعضها على بعض، وتقهقر مداراتها (٤٠). وكلمة بَرَفْلِي ربما تدل على تجاور كوكبين متباهين. وقد فهمها أُبْرُكْلس على هذا النحو، فهي في نظره ابتعاد كوكب عن آخر طولاً أو عرضاً، إذا طلعاً أو غاراً في آن واحد تقريباً، كالزهرة والشمس مثلاً.

وكلمة أَبْرُسْخُرِيسْ أي التداني، تعني في نظره أيضاً تداني مدارات الكواكب بعضها من بعض: «عندما تقدم الكواكب، فهي تسبق مواقعها الخاصة التي تبلغها فترة بعد فترة. ويريد الموضع التي يفرض أن تبلغها الكواكب لو كانت حركتها منتظمة. وهذا تقريباً ما يسميه ثيئن الإزميري أَبْرُئِيغَسْسْ أي تقدم<sup>(٥)</sup>.

ويقول لنا أُبْرُكْلس أن الإِبْنِكَلِيسْ أي تقهقر الدوران هي نفس الإِبْنِسْمُوسْ أي النكوص. وثيئن الإزميري يسمى هذه الظاهرة أَبْنِسْمُوسْ أي عودة إلى الوراء<sup>(٦)</sup>. ولكن إن عرف أفلاطون هذه الأحداث فنحن لا نجد في التيمئيس أثراً للنظريتين اللتين نشأتا في عهد إيفنكسيس لتفسيرها: نظرية الدوائر الامركزية ونظرية الدوائر المتداخلة<sup>(٧)</sup>.

## ٥ - موقع الأرض وجمودها أو سكونها عن الحركة:

إن الأرض واقعة في النقطة المركزية من العالم (bc ٥٤٠) وأفلاطون يعمد لتعيين موقعها ووصفه إلى كلمة نقلها النساخ على أوجه مختلفة. فإذا قرأنا في نسخة باريس ١٨٠٧ ملقة، فإن أكثر المخطوطات الأخرى تحوي مُختلة. وهذا الخلط بين معنى وآخر يسهل تفهمه.

(٥) دبوبي، الفلك، ٢١٠

(٦) دبوبي، الفلك، ٢١٣ ص ٢٤١ .

(٧) سمبلتسيس، في السماء، ص ٤٨٨، هيربرج، دهيم م.م ص ١١١ .

فإن قرأنا وقبلنا بهذه القراءة، فالأرض «ملتمة مكببة ملتفة» حول محور العالم<sup>(١)</sup>. وإن قرأنا القراءة الثانية، فهي «تختلج وتترابح وتتأرجح» حول ذاك المحور وقد أخذ بالقراءة الأولى كثيرون ومنهم بیخ. ودافع برنت من جديد عن الثانية بحجج قوية جداً<sup>(٢)</sup>.

لتأييد هذه القراءة الثانية هناك أولاً شهادة أرسسطو الصرحة، تدعهما مخطوطات كثيرة للتيمنس: «يقول بعضهم إن الأرض موضوعة في المركز، وإنها تختلج حول المحور الممتد خلال الكل، على ما كتب في التيمنس<sup>(٣)</sup>». وبعض مخطوطات كتاب السماء وعدة مخطوطات للتيمنس تضيف: (تختلج وتتحرك). ألم يكتب أرسسطو بعد هذا المقطع بقليل<sup>(٤)</sup>: «إن الذين يضعون الأرض في مركز العالم يقولون إنها تختلج وتتحرك حول المحور المركزي».

إن هذه الشهادة تبدو قاطعةً لبرنت. لأن أرسسطو ما برح عضو الأكاديمية عندما ألف حوار التيمنس. فكيف كان من الممكن أن يسيء فهم معنى تعليمأساسي من تعلم أستاذة<sup>(٥)</sup>? وإن نص التيمنس، من جهة أخرى يحوي كلمة (Tin) وهذه الأداة تتطلب فعلاً يدلّ على الحركة<sup>(٦)</sup>. وفضلاً عن ذلك، ما معنى انتقادات أرسسطو؟ فالأرض، على ما يؤكّد كتاب السماء، لا يمكن أن تفرض لها الحركة، لا في مركزها ولا خارجاً عنها. إذ أولاً لا تكون لها مثل

٥ - (١) سمبانتشيس، في السماء، ص ٥١٨، هيرج .

Early greek philosophy, 3e éd. p. 302 et suiv. Cf: K. Burdach: die Lehre (٢)  
(Neue iahrb. f. d. kl. Alt. 1922. p. 254).

(٣) كتاب السماء ٢:١٣: ٢٩٣ b ٣٠ راجع ذيجنس اللائطي، ٣:٧٦ .

(٤) ٢٦ : a ٢٩٦ : ١٤

(٥) م. م. ص ٣٠٢ حاشية ٢

(٦) ن. م. حاشية ٣ .

هذه الحركة «حركة طبيعية». لأن الحركة الطبيعية لعنصر الأرض تحمله نحو المركز. ثم إذا قلنا بحركة مماثلة للأرض، فإنه ينشأ عنها حركتان مختلفتان: حركة الأرض وحركة الكرة السماوية. ودمج هاتين الحركتين أو التأليف بينهما قد يظهر بسطحات على خطوط العرض، أو بردّات ظاهرة في سير الكواكب الثابتة. وهذا ما لا يحدث أبداً. أخيراً إن حوار الإبنيميس (أي التعقيب على الشرائع) يؤكّد حركة الأرض حول محورها (٩٨٧ b)، وهذا الكتاب إن لم يكن من أفلاطون، فهو يبني آراء أفلاطونية.

بيد أن هذه البراهين لا تبدو لنا قاطعة. فلننفحص أولاً النصوص بالذات. إن القراءة الأولى «يحتمل أن يكون عند أفلاطون من المقولات مرأة واحدة. هذا ما نرى وعلى عكس ذلك توجد القراءة الثانية مررتين آخريتين في التيمئس. وفي كلتا الحالتين لها نفس المعنى: ملتف مكبّب (٧٦ b و ٨٦ e). هذا، وليس بأكيد أن أرسطو نفسه قدقرأ في نصّنا القراءة الأولى. إنه يقول لنا فقط «إن بعض المؤلفين يؤكّدون اختلاج الأرض حول محور العالم... كما كُتب في التيمئس».

أليس في كلامه تلميح إلى بعض تأويلات حول مقطعينا ربما أثيرت في الأكذمية حالاً بعد موت أفلاطون؟ إن أرسطو لا يضمن فطعاً فراءة دون أخرى. وهو يؤكّد لنا فقط أن بعض تلاميذ أفلاطون قد تبنّوها. وهؤلاء هم الذين يطلعنا كتاب الإبنيميس على تعاليهم. إلا أن تلك التعليم تتضمّن تصحيحات هامة جداً أجروها على التعليم الفلكي الأفلاطوني.

ألم يبرهن أفلاطون في حوار فيدين عن سكون الأرض (٩٩ b)؟ أليس في التيمئس ذاته تذكير واضح جداً لذاك التعليم؟ فمن خواص عنصر الأرض، أليست كراهيته الحركة خاصة رئيسية (٥٥ e)؟ وفي الفقرتين ٦٢ d و ٦٣ a، يشرح لنا أفلاطون أن جسماً قائماً في مركز العالم متوازناً، «لا يهوي أبداً

نحو أحد طرفي العالم». وهذا البرهان، الذي يقول به بعد أنكسيمندرس، يصح تماماً في الأرض. لأن موقعها المركزي كاف ليضمن لها السكون والجمود<sup>(٧)</sup>. أخيراً، كل تفسير الظاهرات الفلكية مبني في التيمّس على فرضية سكون الأرض. إذ حولها تتنقل، بسرعات متباعدة، أكبر الكواكب السيارة وفلك الثوابت. فإن كان للأرض حركة خاصة، فنظرية الظواهر السماوية تغدو برمّتها مغلقة. ولا بد عندئذ من إحلال بناءً جديداً كاملاً محل تعليم حوار فيذن. ونحن لا نجد أثراً لهذا البناء في حوار التيمّس وقد أشار بعضهم إلى تشخيص أولي لمثل هذا البناء في نصّ من نصوص الشرائط (٧: ٨٢٢ a). إلا أن أولئك قد توسعوا في معنى ذاك المقطع. لأنّ أفلاطون يؤكّد فيه فقط، كما فعل في التيمّس، انتظام حركات الكواكب الحقيقية، خلافاً لما فيها من خلل ظاهر.

ولا ريب أن البعض شرعوا، فيما بعد وضمن المدرسة الأفلاطونية، يحورون نظرية أفلاطون، ليوقفوا بينها وبين فرضية دوران الأرض على محورها. وملاحظة لتشتّرُو في أكذمياته الأولى، تساعدنا على فهم ما ربما قد جرى عندئذ. إن اتشيتشرُو يأتي على ذكر هكيتس السركوزي، ويعرض بصورة مستهجنة رأيه في حركات الشمس الظاهرة، وتفسيره لها بدوران الأرض، ثم يُضيف: «وبعضهم يعتقد أنّ أفلاطون نفسه يقول هذا القول بالذات في حوار التيمّس، ولكن على وجه أكثر عموماً بقليل<sup>(٨)</sup>».

فنحن نرى من عبارة فيقرون (Ciceron) أنّ ذاك الرأي لم يعم قبوله في المدرسة. فلم يتورّع المجدون عن تصحيح نصوص التيمّس ليبرّروا تأويتهم،

(٧) أرسطو، كتاب السماء، ٢: ١٣: ٢٩٥ - ٢٩٦.

Les premiers Académiques 2,39,123: «Atque hoc etiam platonem in Timaeo (٨) dicere quidam arbitrantur, sed Paulo obscurios».

ويستشهدوا بأقوال المعلم. فاستعاضوا عن الوضع الذي يستعمله أفالاطون بوضع يدانيه بشكله. وإن كان غير ملائم تماماً للمقام. لأن كلمة (إليمين) لا تدل على دوران حقيقي قدر ما تدل على تمایل وتأرجح الأرض حول محورها. وهذه الكلمة لا يمكن تفسيرها إلا بضرورة المحافظة في النص المستجد على شكل يقربه أكثر ما يكون من نص المخطوطات الأصلية.

وهكذا فالأرض الساكنة عن الحركة لاصقة ملتزة بذلك المحور، الممتد خلال العالم. وفي أسطورة الجمهورية (١٠: ٦١٦ b c ) محور الكون قوامه عمود من نور. وأفالاطون يقول لنا عنه إنه «ممتد أو مسحوب» خلال السماء والأرض. كما أن الأوصال المنطلقة من ذلك العمود (٦١٦ c)، لتحقق ارتباط الكل، هي أيضاً ممتدة «مسحوبة». ويبدو أن تلك الأوصال هي خطوط الطول، كما تمثلها الحلقات الكبرى الثابتة في رسم مسطوح للفلك.

فأفالاطون يستعمل هكذا كلمة بُولُس استعمالاً جديداً. وفي مقطع من حوار اكرتيّس يكلمنا عن قطب أطلسي يختلف عن قطبي الكرة. وشارح أرستفانس في نص يذكره ديلز Diels يبدي بشأنه هذه الملاحظة: «إن الأقدمين لا يسمون قطبا كالمحدين حداً أو طرفاً من طرفي محور العالم، ولكنهم يسمون قطباً ما يكتتف الكل»<sup>(٩)</sup>.

## ٦ - صورة العالم

العالم، حسب معطيات التيمئس، كروي مستدير كامل الاستدارة ولكن إن صح قول أفالاطون في كرة النجوم وروح العالم، فهل انتظمت الكواكب السيارة على كرات أو اسطوانات، وهل الأرض نفسها ذات شكل كروي؟ أو

(٩) اكرتيّس مقطع ٨١ (Vorsokratiker 3,2,p.318, 30) تعليق على الطيور، ش ١٧٩.

هي تحفظ بشكل أسطواني مفطح. إن مطالعة أسطورة الجمهورية تتركنا حائرين متربّعين.

إلا أن نصوص التيمئس لا تدع مجالاً للشك. لأن أفلاطون لا يكتفي بأن يؤكّد في حزم كروية العالم برمته، بل يقبل ضمناً أن الأرض نفسها تجاري شكل الكل، وقد احتلت منه موقع المركز. وأرسطو يستوحى دوماً في كتاب السماء استنتاجات حوار التيمئس.

# الفصل السادس

## نظريَّة المُحَلِّ والعناصر

### البحث الأول: المُحَلِّ

#### ١ - مقام نظريَّة المُحَلِّ:

إنَّ أَفلاطُون قد عرَض هكذا كُل الأحداث المُتَعْلِقَة بِنَشأَةِ الْعَالَمِ، دونَ أَنْ يتكلَّم مَرَّةً واحِدة وبِعباراتٍ واضحة، لَا عَمَّا نسمِيهِ المادَّةَ وَلَا عَمَّا ندعُوهُ المكانَ. إذ يبَدو أَنَّ العناصرَ التِي يتألَّفُ مِنْهَا الْعَالَمُ هِي حَقِيقَةٌ مثاليَّةٌ محضَّةٌ. ويُلزِّمُنَا مجْهُودٌ تخْيِيلٌ وافِرٌ لِنَتَمَثَّلَ أَنَّ تَلَكَ الطَّبَائِعَ المثاليَّةَ تَقَابِلُ أَشْيَاءَ واقعِيَّةً محسوسةً كالسماءِ والكواكبِ والأَرْضِ التِي نَقْطَنَّهَا.

وَمِنَ الْآنِ فصاعِدًا نَاتِي إِلَى شَرْحِ الْأَمْورِ المُنْظَوِرَةِ. غَيْرَ أَنَّ الْمَنْهَجَ لَا يَتَبَدَّلُ. لَأَنَّ أَفلاطُونَ يَعْدُ دومًا إِلَى بِرَاهِينِ تجْرِيدِيَّةٍ، يَنْقَلُّهَا فِيمَا بَعْدٌ إِلَى الصَّعِيدِ الْمُحْسُوسِ، لَا بَلْ يَتَرَكُ لَنَا أَغْلَبُ الْأَحْيَانِ عَنَّاءَ نَقْلِهَا نَحْنُ إِلَى هَذَا الصَّعِيدِ.

وَإِلَى الْآنِ لَمْ يَرِ نَفْسَهُ مضطَرًّا إِلَى إِدْخَالِ مفهومِ المُحَلِّ. لَأَنَّهُ اكتَنَى بِمَفْهُومِي «ما هو عَيْنُ ذاتِه» «وَالآخِر» لِبنَاءِ كُلِّ عِلْمِهِ الفلكيِّ. ونظريَّةُ المُحَلِّ والعنَاصِرِ لَا تَرِدُ إِلَّا بِصُورَةِ عَارِضَةٍ، وبِمَقْدَارِ مَا تَمَكَّنَ مِنْ فَهْمِ بَعْضِ

الأحداث المتعلقة بإدراك الحواس ولا يعرض أفلاطون لمسألة طبيعية المحل إلا بداعي طبيعة العناصر، وبوجهٍ أعمّ بداعي إنجازات الضرورة (٤٧ و ٤٨ a). وجود العناصر من شأنه أن يفسّر بعض خصائص الإدراك. وجود الضرورة من شأنه أن يفسّر وجود المحل، ذلك الوجود غير المفهوم منطقياً.

## ٢ - الضرورة:

إن مولد العالم قد فرض تدخل العقل والضرورة في آنٍ واحدٍ. والضرورة مرتبطة برباط أزلي بكل وجود معقول. وضروري أوّلاً مالاً يستطيع الشيء أن يكون بدونه، ما ينجم عن طبيعة الشيء الخاصة ولا يمكن أن يفارقه مثال ذلك الطبيعة البشرية فهي إذا وُجدت تشمل رغبات لا مفرّ منها، وبدونها لا يستطيع جوهر الإنسان أن يتحقق. فهذه الضرورة المرتبطة بالماهية لا تقاوم، وتفرض على الآلهة أنفسهم<sup>(١)</sup>. ولا يمكن أن تفسّر تفسيراً تماماً بمفهوم الخير وحده. لأنها في الواقع تتعلّق بتنوع الماهيات وبحدّ هذه الماهيات بعضها بعضاً. وقد بين أفلاطون ميزتها هذه في حوار السقّي. فالضرورة تفرض ضرباً من القدرة المنطقية تفوق من بعض الوجوه الجمال بالذات.

هذا، ويضيف أفلاطون أحياناً إلى هذه الضرورة المنطقية شكلاً آخر من الضرورة، صادراً عن فعل عفوٍ من إرادة الآلهة<sup>(٢)</sup>. فتدخل العلة الضرورية لا مفر منه حيثما نلقى كثرة من الحدود القابلة أن تؤلّف كلاً واحداً ومن ثم لا بد أن تحصل حتى ضمن عالم المثل و «الحي بذاته» وبفعل الضرورة لا يستطيع لا «المتعدد» ولا «الواحد الفرد» أن يوجد كلٌّ على حدة

٢ - (١) ابْرُغُورْسٌ ٣٤٥ d، الشرائع ٥: ٧٤١ a، b ٨١٨: ٧.

(٢) الشرائع ٧: ٨١٨.

بصورة مطلقة، وإنما عليهما أن يختلطوا طبقاً لقوانين منتظمة ليؤلفا كوناً واحداً.

والتيئس (٥٢) يذكر في وضوح باستنتاجات السيفستي والحال أن فكرة «الآخر»، وهي التعبير عن الضرورة، إذا كانت تضمن على الصعيد المنطقي ترابط الأجناس وافتراقها معاً، فعلى الصعيد الطبيعي سوف تتيح طبيعة المحل تمييز الأشياء وتعاقبها في مكان واحد. ونظرية المحل تبرز في التيئس بمثابة بديل طبيعي لنظرية جدلية.

### ٣ - صعاب مشكلة المحل:

وهذا الإبدال أو النقل من صعيد إلى صعيد هو في غاية العسر. وارتباك أفلاطون الحقيقي أو المفتعل، في الصفحات الثلاث المخصصة لعرض نظرية المحل، يكفي ليثبت لنا ذلك العسر. وجملة المذهب الأفلاطوني يفرض في الواقع على هذه المسألة شروطاً معقدة. فنحن لا نعرف إلى الآن من التيئس وما سبقه من حوارات، سوى وجود مثل أو صور من جهة، ووجود تحول وصيرورة بلا نهاية من جهة أخرى. ونعرف أيضاً أن هذا العالم المحسوس هو نسخة نموذج: فالمثل والصيرورة، النموذج والنسخة، هي الأمور الوحيدة التي نعرفها. والحال أنه لا يمكن أن يوجد غيرها. ونظرية التيئس كلها سوف تثبت هذا التعليم.

فالعالم مكتف بذاته، ولا شيء خارجاً عنه، ولا مجال بلنهاية يمكن له أن يتتنفس فيه ويتحرك. والعالم وحدة مطلقة. وهذه هي النتيجة الأخيرة لخطاب تيئس.

والعملية التي يولج بها الصانع النظام في الصيرورة، لا تخلق أي كائن جديد ولا أية مادة جوهرية. إنها تنظم فقط الحي المحسوس على غرار الحي

المعقول. فكيف نفقه في هذه الشروط وجود مكان متميز عن الصور وعن الصيرورة معاً؟ فلو كان أفالاطون قد قبل بمكان فارغ نظير مكان الذريين للزمه أن يقحمه في بناء روح العالم أو قبة السماء. والحال أنه لم يفعل. لأن قبة السماء موجود في التيمِّس قبل أن يولد المحل. فلا يستطيع المحل إذن أن يكون واقعاً من رتبة المثال أو الصيرورة، ومن منزلتها. وإن كان له مبدؤه أو بالأحرى أساسه في عالم المثل، يمكن أن يوجد بين الصور الصرفة فراغ حقيقي أو مكان، ما لم يكن مكاناً رمزاً. وعلى عكس هذا، لا يوجد في عالم الطبيعة مكان لانهاية له تأتي الأشياء المحسوسة وتتنظم فيه.

فلا يمكن أن يدرك المحل مباشرة، لا في عالم المثل ولا في عالم الأجسام. وليس له سوى وجود مستمد عابر، وفي الغالب غير مدرك. وهذا ما يسمُّ عرض أفالاطون باللبس والغموض. والبرهان على وجود المحل لا يمكن أن يكون منطقياً فحسب، لأنه يدور حول «ماهية» يضاف إليها موجود تدركه الحواس. ولا يمكن أن يكون مستمدأً من الخبرة، لأن الخبرة، ولو حبها أفالاطون بعض النفوذ، لا تستطيع أبداً أن تكشف لنا حقيقة المحل في ذاته. فميزة ذاك البرهان إذن «هجينة». وهو حل وسط بين القياس والحس. وكل مرة نحاول أن نتصور المحل في ذاته، يبدو لنا أنها في حلم (b ٥٢). وكذلك عندما نناقش أمر المحل لا نوفق إلى إبراز فكرة واضحة. فالكبير في قياسنا هي أن كل شيء في محل، أو أن لشيء خارج السماء (b ٥٢). ولكن هذه الكبير في ذاتها ليست حدساً عقلياً ولا إحدى معطيات الحس المباشرة. مما هي إلا عبارة عن ضرب من الترابط الخارج عن نطاق المنطق، والمبني على ضرورة عمياء تبرز للعيان كل مرة نتأمل الكثرة الواقعية.

#### ٤- استعارات أفلاطون:

لتكون فكرة عن المحل لابد دوماً من أن نفصل الأشياء وأن نفكها عمّا تشغل من «محل»، وذلك بفعل تجريدٍ هو عملياً شبه مستحيل التحقيق ومع ذلك فهذا التجريد يفرضه علينا واقع التحول، لأن شيئاً مختلفين لا يستطيعان أن يوجدا معاً في محل واحد، ولأن نفس الشيء يمكنه أن يصير «آخر» دون أن يغير موقعه. ومن ثم لا نقدر أن نتخيل «الموقع» ذاته إلا باستعارات. وقد عمد أفلاطون إلى استعارات عدة متباعدة بعض التباهي، قد أوقعت المحدثين في الحيرة والارتباك بشأنها.

«فالملحق» و«الموقع»، و«ما فيه» تظهر الأشياء، «وما عليه» تبرز، والجسم القابل (b ٥٠ c ٥٠)، وبيت الرحم (d ٨٨ d ٥٠)، والأمّ والمرضع (a ٤٩ a ٥٢ d ٨٨)، كل هذه التعبيرات تذكرنا بالمكان الذي يحوي الأشياء. ثم يحدثنا أفلاطون بعد ذلك عن «القابل» القابل النقش (e ٥٠)، وعن «المستحضر» أي الجوهر الذي نقاه العطارون من كل رائحة ليبيثوا فيه أطابعهم، وعن الذهب الذي يؤتيه الصانع شتى الأشكال والصور (a ٥٠).

وبحسب التشابيه التي تسترعي انتباها، نحن نفك تارة بالمكان الفارغ «الذي فيه» تظهر الأشياء المنظورة، وتارة بالمادة أو الجوهر الدائم الذي تكون منه تلك الأشياء على ما يبديو.

#### ٥- هل المحل هو المكان الفارغ؟

يمكن حل المشكلة السابقة في كون أفلاطون يعتبر الجوهر والامتداد أمراً واحداً، على نحو ما يعتبرهما ديكارت فيما بعد؟ «الموقع» و«المحل» أي المكان (a-d ٥٢)، أليس هو اسم الحقيقة الثالثة الجنسي؟ هذا هو التأويل الكلاسيكي منذ أنسيلر. وقد قبل به بعد كثرين غيره آخر شراح الفيزياء

الأفلاطونية، لويس روبان، وهو واحد من الذين هم أقرب نظراً بين أولئك الشراح.

وهذا التأويل ألم يكن تأويل أرسطومنذ ذلك الحين<sup>(١)</sup>? فأرسطو يقول إن المرء لا يستطيع أن يوحّد بين المحل وبين حدّ الجسم أو غلافه - أي من بعض الوجوه شكله - ولا بينه وبين محتوى ذاك الغلاف أي المادة. والحال أن الرأي الثاني، في نظر أرسطو، هو رأي أفلاطون، وفي التبّيّن بالذات: «لذا قال أفلاطون هو أيضاً في التبّيّن، إن المادة والمحل شيء واحد بالذات. إذ القابل والمحل شيء واحد».

بيد أن أرسطو يؤكّد لنا أن أفلاطون قد حدد المحل تحديداً غير هذا الأخير في تعليمه الشفوي. لأنّه في ذاك التعليم يوحّد بين المشارك وبين «الكبير والصغير».

وهكذا فالمادة الأفلاطونية في نظر أرسطو هي واحدة بالذات والمحل، أي المكان. ولكن على ما يبدو لنا، ليس هذا هو معنى النصّ المذكور القاطع في الظاهر. وإنما يلاحظ أرسطو ما أشرنا إليه منذ قليل، وهو استحالة فصل المحل عن الأشياء التي تحتله، وفصل المادة عن المكان الذي تشغله، إلا بتجريد لا يفهم. ومن المحتمل أن يكون الاختلاف أقلّ مما يبدو بين فكرة أفلاطون في المحل وبين نظرية أرسطو نفسه بشأنه».

## ٦ - معنى النظرية الأفلاطونية المحتمل:

لو شاء أفلاطون فقط أن يفهمنا أنه يتكلّم إما عن المكان الفارغ وإما عن جوهر الأشياء المادي، أيعقل أنه قد لاقى في ذلك كل ما لاقى من صعوبة؟ فأصحاب النظريّات الهندسيّة والمذهب الذي كانوا منذ أمد بعيد قد عالجوها قضيّة

(١) كتاب الطبيعة ٤: ٢٠٩، b.

المكان بدقة لا يتخيّل المرء من بعدها دقة. أما المادة فقد اجتهدت الفيزياء القديمة أن تحدّد طبيعتها وأن تعدد خصائصها.

كلا، لا يدور الأمر حول تقيننا وجود مكان أو مادة. ولكنَّ أفلاطون أخذ على نفسه أن يبيّن لنا كيف أنه من التشتّت المنطقي الناتج عن مفهوم «الآخر» يصدر التشتّت الطبيعي بدوره، أي استحالة وجود شيئين مختلفين معاً في محل واحد. كما آلى على نفسه أن يحوّل إلى حقائق طبيعية مفاهيم من نوعٍ منطقيٍ أو جدلّيٍّ محضٍ، وأن يجوز من صعيد المثال إلى صعيد المحسوس. وهذا لا يمكن إلا بالاعتماد على الاستعارات، وعلى ضرب «هجين» من البرهان، يلزمُه أن يلجأ في آنٍ واحدٍ إلى معطيات عقلية وإلى حدوس حسيّة.

ليس للمحل كيان خاصٌ. وما هو إذا تخينا الضبط، جوهرٌ جيد، يضاف إلى جوهر التحوّل والصور. ولكن يفترض على تلك الصور أو المثل وذاك التحوّل، بضربٍ من الحتميّة الباطنية، أن تنتشر وتتكاثر بالتشتّت. وهذه هي الضرورة التي يروم أفلاطون أن يسلط عليها الأضواء. ولا تهدف استعاراته إلا إلى إفهامنا إياها. فينتتج عن ذلك أن استعاراته تبدو ملتبسة، ينطبق بعضها على الامتداد، وبعضها على المادة، في حين أنَّ أفلاطون لا يبغي لا المكان ولا الجوهر.

وهكذا يتضح لنا من جهة، كيف لا يُقْحم أفلاطون نظرية المحل في موضوع العناصر، وقد كان يُحتمل مثل هذا الإقحام. ومن جهة أخرى، لماذا يرفض أفلاطون رفضاً مبرماً أن يعين لكل من العناصر موقعاً محدداً، كما يفعل أرسطو فيما بعد. لا بل ينطوي التّيّمِيس (٢٥٣، ٢٦٢، ٢٥٨)، على لون من الدحض المسبق لنظرية أرسطو في العناصر.

ففي نظر أرسطو كما في نظر أفلاطون، ليس من فراغ خارج عن العالم ولا يوجد مكان نمیزه عن جوهر الأشياء. ولكن للكون «فوق وتحت» تعينهما

طبيعة العناصر المقابلة نفسها: فالنار هي ما يصعد دوماً، والتراب ما يهوي أبداً إلى مركز الكون. وتضاد التقى والخفيف سوف يفيد لترتيب العناصر في العالم المنتظم (الكُوْزْمُسْ).

بيد أن أفلاطون لا يقبل بهذا القول بهذا القول. وإذا كانت العناصر تتجه في نظره إلى موقع معينة، فذاك الأمر لا ينجم عن قرابة طبيعية في كل منها مع محل محدود. والقول بوجود موقع معين سلفاً لكل من العناصر يوازي في رأي أفلاطون اعترافاً ضمنياً بتقدم الضرورة على الإدراك.

ولولا خوفنا من استعمال تعابير عصرية جداً، للإفصاح عن فكرة أفلاطون لقلنا إن التِّيمِئُس يحوي استنتاجاً جديلاً لفراغ مبهم في قلب عالم مليء. فاللوجود المعقول من قبل تجريدياً، والقائم في عزلة عن المكان، وتحت أشكال صورٍ غير متحولة أو صفاتٍ متحولة، هو من بعد الآن «مشتت»، منتشر، مبعثر في المكان: إنه يشغل ميلاً ويتفكك إلى أجزاء خارج بعضها عن بعض.

فيبدو، مع التحفظ ومراعاة ما يجب مراعاته، أنه يوجد عند أفلاطون برهان يشبه البرهان الذي نجده عند لاينتِر. هذا، وإن لاينتِر قد قرأ سنة ٦٧٦م. وتأمل حوار التِّيمِئُس. واستنتاج أفلاطون يرتكز في نهاية التحليل على وجود التحول أو «الآخر»، ويستمد قوته بوجه غير مباشر حتى من وجود الصور. لأن هذه الصور لا تقدر أن توجد وتبقى بدون طبيعة «الآخر». وهذه الطبيعة وحدها يمكنها أن تميز بينها.

فنحن نفقه إذن ما عانى أفلاطون من صعوبات ليعبر عن مفهوم معقد إلى ذاك الحد. ونفقه أيضاً حيرة الشرّاح إزاء تلك التعابير غير المألوفة.

## البحث الثاني : الصور

### ١ - وجود المثل أو الصور:

ما ينبع في التيمّس من سير الحديث نفسه والتبسيط في الموضوع، أن مشكلة طبيعة المحل مرتبطة في الصميم بمشكلة وجود الصور أو المثل الأزلية. وفي الواقع تُطرح مسألة أصل العناصر مرتين: أولاً بعبارات عامة، وذلك قبل التساؤل عن وجود المحل<sup>(١)</sup>، ثم من جديد وعلى وجه أدق بعد الشروحات المتعلقة بال محل<sup>(٢)</sup>. وعندئذ يتساءل أفلاطون هل هناك صور مطلقة أو مثل للعناصر، لا بل بصورة أعمّ، هل توجد مثل<sup>(٣)</sup>.

ويجيب بتدليل ملخص، ولكن في غاية الجلاء، على واقعية المثل، كل المثل، وليس مثل العناصر فقط. إن المثل موجودة، لأننا نملك موهبة خاصة تطلعنا عليها: وهذه الموهبة هي إدراكنا العقلي<sup>(٤)</sup>. إن المثال موجود، إذ يلزم هذه المعرفة غير المتزعزعه الأكيدة، المحفوظة لنفر زهيد فقط من الناس المستيرين، موضوع يماثلها.

وحقيقة المثل، موضوع المعرفة العقلية، هي غير متحولة نظير تلك المعرفة. فهي لا تغير شكلها، ولا تولد ولا تموت. لا تقبل أبداً عنصراً ما آتيا من مصدر آخر. إنها غير خاضعة لإدراك الحواس. وأن الحديث يدور في هذا المقام حول المثل، وبصورة أدق حول المثل كما يصفها لنا السقستي. هذا ما يظهر في جلاء من المقطع التالي، وفيه يلخص أفلاطون بكلمات القضايا التي

١ . (١) التيمّس ٤٨ b .

٢ . c ٥١ .

٣ . d ٥١ .

٤ . de ٥١ .

ناقشها في السُّفْسِتِيِّ: «فالبرهان يبيّن أنَّ أمرين الواحدين منهما يغاير الآخر، إذا اتفق لهما أن يتدخلاً، لایمكناهما أن يكونا هكذا في النهاية شيئاً واحداً وشيئين متبابعين في الوقت عينه<sup>(٥)</sup>».

بهذه الجملة تذكرنا بمبدأ الهوية، وعليه تدور فعلاً مناقشات حوار برِّيَنْدِيسْ وحوار السُّفْسِتِيِّ. وتتبَّعُنا أيضًا أنَّ الوجود موضوع البحث هنا هو أيضًا الوجود المثالي.

ويقابل هذا الوجود الحقيقة المحسوسة، وهي على مجازاتها الحقيقة الأولى في الاسم، حقيقة تتغير وتولد وتموت في المحل. فإذا قارنا بهذه النصوص التي استقرأنها من قبل، حيث يدور الحديث حول نموذج العالم، يُضطر المرء إلى القول بأنَّ أفلاطون يقرُّ في التِّيمِيس ب بصورة جازمة نظرية المُثُل.

## ٢ - علاقة نظرية المُثُل بنظرية العناصر:

ولكن لماذا يُثيرُ أفلاطون نظرية المُثُل، وهو لا يعود إليها فيما بعد، لماذا يثيرها بالضبط بشأن العناصر؟ ذاك دون ريب أنَّ الأشكال البدائية هي من العالم المثالي لا من العالم المحسوس، لأنها قابلة أن تكون موضوع تحديد عقلي ورياضي. إذ إنَّ المثلثات البدائية ليست فقط في الواقع غير منظورة، ولكنها أيضًا أبهى المثلثات وأكمل ما يستطيع المرء تصوره منها<sup>(٦)</sup>. والإله قد حقّقها وأحكمها إحكاماً<sup>(٧)</sup> على قدر مطاوعة وجود الضرورة له، بفعل المُثُل والأعداد. وبالتالي شترك صور العناصر بطبيعة المُثُل.

---

. c d ٥٢ (٥)

٢ - (١) التِّيمِيس . c ٥٦

(٢) ن.م.

غير أن هذه الصور ليست مُثلاً بجملتها. إذ إن العناصر تتطوي على شيء يستمدّ أصله من الضرورة<sup>(٣)</sup>. وحضور هذا «الواقع الضروري» يفسّر لنا كون العناصر يتحوّل بعضها إلى بعض<sup>(٤)</sup>. إلا أن الأجسام البدائية هي في الواقع صور مثالية وكاملة من بعض الأوجه. ومع ذلك فهي تزداد اقتراناً بالتحول، بمقدار ما تكون الجوادر الكيميائية المختلفة ومواد الأجسام الحية.

ويتردّج هكذا أفلاطون إلى الكلام عن المجرّمات البدائية، كأنها جزيئات مادية، قابلة الاهتزاء والتقوّت، ومعرضة لفقدان حِدة نتوءاتها. وهو يفسّر الشيخوخة والموت بهذا الاهتمام عينه، وبتراثي الجسيمات الأولية في النخاع واللحم. وفي المقام يجري المرور من عالم المثل إلى العالم المحسوس ويحصل «الاشتراك».

### البحث الثالث: العناصر

#### ١ - متواالية العناصر الهندسية:

فلتتابع الآن أفلاطون في تفاصيل برهانه. إنه على وجه مستغرب جداً، يضمّ إلى وقائع الاختبار الأقيسة الرياضية. فالتراب والنار هما أول ما يُركب. والحال أنهما بين العناصر العنصران المتضادان أشدّ التضاد. وقد اعتبرهما أتباع بٌنْغُورس والإلياتيين مبدأي العناصر الأخرى.

إن المبدع سوف يشد هذين الحدين المتطرفين الواحد إلى الآخر. وأقوى رباط يعمد إليه لذلك هو الرابط الناجم عن الواسطة الهندسية، أي عن معادلة

(٣) ن.م.

(٤) ٥٦ د.

متصلة، تكون فيها الصلة الرابطة بين الحد الأول والحد الوسط، نفس الصلة الرابطة بين الوسط عينه والحد الأخير بحيث نحصل على:

$$\sqrt{ft=x} \quad \text{أو} \quad x^2 = ft \quad \text{أو أيضاً} \quad \frac{x}{t} = \frac{f}{x}$$

وبعبارة  $x$  هي جانب مربع فيما  $f$  و  $t$  هما ضلعاً مستطيل مساوٍ.

والحال، يؤكد لنا أفلاطون، أن واسطة واحدة تكفي لوصول مسطحين. بينما يلزمنا واسطتان لوصول مجسمين. وهذه العبارة شغلت فكر الشرّاح رحراً طويلاً من الزمن. ونحن نرى من قرائتنا أبرُوكُلسْ أن المهندسين القدماء ولا سيما ذِمَوْكْرِتُسْ، ما كانوا ليقبلوا بالعبارة التي يذكرها أفلاطون.

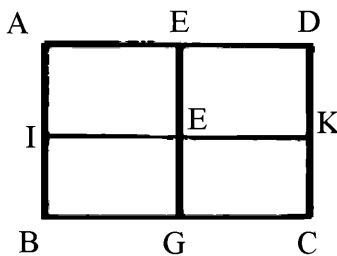
إذ في الواقع يستطيع المرء أن يولج بين عدين مسطحين لا واسطة واحدة هندسية، بل جملة واسطات. فبين المسطتين ١ و ٦٤ مثلاً يمكن حشر المسطحين ٤ و ١٦ إذ إن:  $\frac{1}{4} = \frac{4}{16}$  و  $\frac{4}{16} = \frac{1}{64}$ . وعلى العكس هناك حالات لا يوجد فيها بين عدين مجسمين إلا واسطة هندسية واحدة. فعلى سبيل الذكر ٨ هي المتوسط الهندسيّ الوحيد بين ١٠١ و ٦٤، و ٦٤ هو الوسط الهندسيّ المجمّم الوحيد بين ٨ و ٥١٢. بين المتوزي الأضلاع  $4 \times 1$  و  $32 \times 8$  هناك الواسطتان ١٦ و ٦٤، وبين المتوازي المستويات  $4 \times 2 \times 1$  و  $16 \times 8 \times 4$  ليس إلا واسطة واحدة: ٦٤. فكما لاحظ ذلك أبرُوكُليسْ منذ أمد بعيد لا يُحتمل سوى احتمال ضئيل أن يكون أفلاطون قد جهل هذه المعلومات الجليّة.

وقد حلّ بِيُخْ هذه الصعوبة حلاً لبقاً. ففي نظره، أن أفلاطون قد طرح المسألة في شكل هندسي. ففي حالة على الأقل توجد واسطة وحيدة بين مسطحين، وواسطتان فقط بين مجسمين.

فلنفترض فعلاً مستطيلين متشابهين ABCD و AEF . ولنعتبر a ، b

ضلعين للأكبر، و a و b ضلعين للأصغر. فتكون  $\frac{a}{b} = \frac{B}{a}$

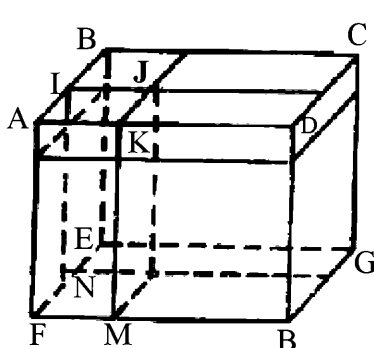
وأيضاً المستطيل  $\frac{AECB}{ABCD} = \frac{AEFI}{AECB}$  وبالتالي  $\frac{ab}{ab} = \frac{aB}{ab}$



شكل (١)

إذن AEBC هي واسطة هندسية بين AEFI و ABCD . ويمكن أن نبرهن على النط نفسه أن AIHD تقوم بالمهمة نفسها والحال أن المستطيل هو AEBC = AIHD . والقول هو نفسه عن المستطيلات المساوية

AEBC في هذه الحالة الخاصة إذن واسطة هندسية واحدة، أو بالأحرى كل الواسطات الهندسية فيها يساوي بعضها بعضاً.



شكل (٢)

وبيراهم مماثلة يبين المرء أن بين المتوازي المستطيلات ABCDEFGH و AIKJFLMN لا يوجد سوى واسطتين هندسيتين ولا يستحيل أن يكون أفلاطون قد هندس فعلاً بهذين البناءين. وعلى كل حال، فهو يؤكد بصورة عامة أنه لابد أن نحصل، بما أن العالم مجسم، على المعادلة التالية:

$$\frac{e}{t} = \frac{a}{e} = \frac{f}{a}$$

فنقول بلغتنا الحديثة إن المعلمين المطلوبين توفرهما لنا الجمل التالية:

$$\sqrt[3]{ft^2} = e; \sqrt{f^2t} = a$$

و هذه الجمل تقابل مسائلتي المجمّمات : ١ - إذا فرضنا أن ضلع مكعب هو  $a$  ، فالمطلوب بناء موشور مستقيم علوه  $t$  و قاعدته  $f$ ؛ ٢ - إذا فرضنا مكعباً ضلعاً  $e$  ، فالمطلوب بناء موشور قائم علوه  $f$  و قاعدته  $t$ . وهاتان المسائلتان أعمَ على كل حال من المسألة التي يطرحها أفلاطون. وسوف نرى فيما بعد أنه من الصعب جداً أن نوفق بين المعطيات السابقة وبين المعلومات العددية، المتعلقة بالمتّلات الأولية<sup>(١)</sup>.

## ٢ - المثلثات الأساسية :

لما كانت الأجسام الأولية من الجوامد، وحوت العمق في ذاتها، حدّتها المسطحات. والحال أن كل مسطح يتّألف من مثلث أو يتحلّ إلى مثلث. وبكثير من الغرابة، يطبق أفلاطون في هذا المقام مبادئ قياس المساحات العملي.

وكل المثلثات في دورها تنشأ عن صنفين من المثلثات، لكل منهما زاوية قائمة وزاويتان حادتان. والواحد أضلعه متساوية والثاني متفاوتة. فالأول المتساوي الساقين هو دوماً شبيه ذاته. ولا يشتمل من ثمة إلا على نوع واحد. أما الثاني فهو يشمل أنواعاً لا تحصى. وأفلاطون يختار من هذه

(١) بشأن هذه النظرية كلها انظر :

A. Boeckh. Deplatonica corporis mundani

fabrica, dans Gesammelte KL. Schr. Leipzig, 3, 1866, p. 229 sq.

p. Duhem. Le système du monde, I, 1912, p.29-30.

المثلثات نوعاً يحدده بهذه الكلمات (٥٤ d): «وَعِنْهِ يَنْشأُ ثالثاً المُتَسَاوِيُّ الْأَضْلَعُ». وقد برهن بِيُخْ بصورة قاطعة أن عبارة ek triton أو ek tritou لا تعني إلا «ثالثاً». وقد اختلف الشرّاح في فهم معناها.

ينشأ إذن ضرب ثالث من المثلثات هو المثلث المتساوي الأضلع، الناجم عن مثلث فيه الضلع الأصغر مساوٍ لنصف الوتر (٥٤ b). وفي هذا المثلث تربيع الضلع الأكبر هو دوماً ثلاثة مرات تربيع الأصغر<sup>(١)</sup>. ويمكن أن نبرز البناء الذي يشير إليه أفلاطون على الوجه التالي. فلنفرض أن a الوتر وأن b الضلع الأكبر، وأن c الأصغر. فيكون لدينا:

$$3c = b^2, \frac{a}{2} = c$$

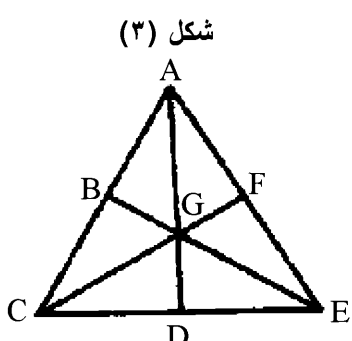
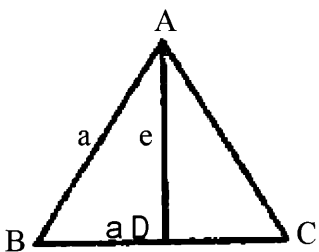
والحال طبقاً لنظرية بَيْغُورْنَس، أن  $c^2 + b^2 = a^2$  . ولكن إذا كانت  $3c = b^2$  فلدينا:  $c^2 + 3c = a^2$  أو  $\sqrt{3c + c^2} = a$  . ونحن نلاحظ أنه لابد من إيجاد مثلث قائم الزاوية بأعدادٍ صحيحة. إن إفْكِلِيدِيس يدرس مثل هذه المشكلات في الباب الثاني من كتاب العناصر (٤٢٨: ٧) بيد أن ابن روكليس في شرحه لكتاب إفْكِلِيدِيس ينسب إلى أفلاطون حلّ إحدى تلك المشكلات. وهي التي تلقى حلّها بالجملة التالية.

$$(1 + n^2)^2 = (1 - n^2)^2 + (2n)^2$$

وأفلاطون يعتبر أن الخصائص التاليتين بيتنين من الوجهة الهندسية:

١ - إذا ضممنا مثلثين قائمين متساوين، فيهما الوتر ضعف الضلع الأصغر، إذا ضممناهما من جهة ضلعهما الأكبرين، فنحن نؤلف عندئذ مثلثاً متساوي الأضلع.

٢ - (١) في معنى كلمة ذِيَمِسْنِ الرياضي، انظر



شكل (٤)

وفعلاً إذ إنَّ الزاويتين  $ADB$  و  $ADC$  قائمتان، فالخط  $BCD$  مستقيم. و  $AB = AC$ . و  $BD = CD$ . والحال أن  $AD$  نصف  $BC$ .  $BC = AC = AB$

٢ - في المثلث القائم الزاوية الذي وتره ضعف الصلع الأصغر، تربيع الصلع الأكبر هو ثلاثة مرات تربيع الصلع الأصغر.

وفعلاً لنفرض أن  $a$  هي الوتر، وأن  $b$  و  $c$  هما الصلعان فإذا كانت  $c = 2a$  و  $b^2 = 4c^2 = a^2$ . ولكن حسب نظرية بِغُورَسْ  $3c^2 = b^2$ . إذن  $c^2 + b^2 = a^2$ .

ويبني أفلاطون بواسطة ستة مثلثات من هذا النمط مثلاً جديداً متساوياً للأصلع.

فنفرض أننا نضم مثلثين قائمي الزاوية مختلفي الأضلاع من النمط المذكور. وأننا نضمهما اثنين سواء من ضلعيهما الأصغرين أو من وتريهما. فإن أعدنا هذه العملية ثلاثة مرات على ستة مثلثات، نحصل على مثلث متساوي الأضلاع، يؤلفه ستة مثلثات مختلفة الأضلاع أو ثلاثة مثلثات متساوية الأضلاع<sup>(٢)</sup> [هكذا].

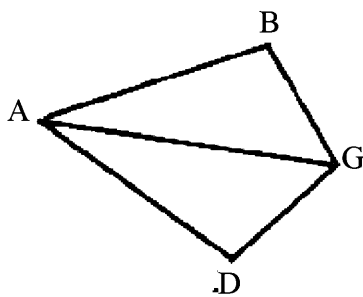
وفعلاً فلنضم  $ABC$  إلى  $CGB$  بضلعيه الصغير  $GB$ ، ثم  $CGB$  إلى  $CGD$  بوتره  $CG$ ، وهكذا. فالزوايا في  $G$  المقابلة للأضلاع الكبيرة من المثلثات، هي زوايا

(٢) يريد المترجم الفرنسي: وهذا هو الصحيح، ثلاثة مثلثات كل منها متساوي الساقين، لأنَّه لا سبيل إلى ضم ثلاثة مثلثات متساوية في مثلث واحد. (المغرب)

قائمة لمثلثات متساوية الأضلاع (هكذا)<sup>(٣)</sup>. وبالتالي فهي تُؤلَّف إذا جمعت ثلاثها معاً زاويتين قائمتين، وإذا جمعت ثلاثها معاً زاويتين قائمتين، وإذا جمعت ستّها معاً أربع زوايا قائمة. ومن ثم يندرج وتر المثلث الأخير ووتر الأول. والزاويتان ACE و GBC هما قائمتان. والخط AC مستقيم. وهكذا نبرهن أن الشكل ABC هو مثلث، وأن الجوانب AC و CE هي متساوية.

هذا، ويمكن أن نعرض البرهان نفسه على وجه آخر. إذا جمعنا مثلثين

قائمي الزاوية ABC و ADC من جهة وتريهما فالشكل الناشئ هو شكل رباعي متوسطته الوتر المشترك. وجمع ثلاثة أشكال رباعية من هذا النمط، تضمّ من جهة أضلاع المثلث الصغرى، يعطينا مثلثاً كبيراً متساوي الأضلاع، ناشئ عن ضمّ ثلاثة أشكال متوازية الأضلاع، تلتقي متوسطاتها في نقطة كأنها وسط الشكل. (رَ شكل ٤).



شكل (٥)

### ٣ - المجسمات الأولية:

وسوف يعمد أفلاطون إلى هذه المثلثات لبناء مجسماته البدائية: ذوات الأوجه الأربع أو الثمانية أو العشرين والمكعب.

١ - الرباعي الأولي: إذا جمعنا ثلاثة من المثلثات المتساوية الأضلاع من ثلاث زوايا مسطحة، حصلنا على زاوية مجسمة قيمتها أصغر مباشرةً من قيمة أضيق زاوية مسطحة. الحال أن أضيق زاوية مسطحة، هي الزاوية

(٣) راجع الحاشية السابقة.

التي تختلف قيمتها عن قيمة زاويتين قائمتين، أو الزاوية ذات  $180^\circ$ ، بقدر أصغر من أيّ قدر يعطى.

ولكن ثلاثة زوايا مسطحة كل واحدة قيمتها  $60^\circ$  تعطي  $180^\circ$ . فكل زاوية مجسمة من الشكل الرباعي الأوجه، وهو أول شكل من المجسمات البدائية، تلخص إدن ثلاثة زوايا مسطحة قيمة كل منها  $60^\circ$ . ويضيف أفلاطون أن من خصائص الرباعي الأوجه، أن يقسم إلى أجزاء متساوية مئوية كل سطح الكرة التي يرسم فيها (a 55). والسطح الذي تحدّ هذا المجسم الأول، تلخصها بجملتها أربعة وعشرون مثلاً بدائياً.

٢ - الثماني الأوجه والعشرون وجهاً: والنوع الثاني من المجسمات، أي الثماني الأوجه (a 55)، له ثمانية أوجه مثلاً وست زوايا مجسمة. ويتتألف من ثمانية وأربعين مثلاً بدائياً. والنوع الثالث أي العشرون وجهاً، يشمل عشرين وجهاً مثلاً، ومئة وعشرين مثلاً بدائياً واثنتي عشرة زاوية مجسمة. تحدّ كلا منها خمسة سطوح.

٣ - المكعب: إن المكعب تلخصه مثلاً قائمة الزوايا متساوية السوق متقابلة الرؤوس. فالمكعب يحوي إدن أربعة وعشرين مثلاً متساوياً الساقين، وثماني زوايا قائمة مجسمة تحضن كلا منها ثلاثة أوجه متعمدة (e 54).

#### ٤ - صعوبات هذا البناء:

إن النصوص التي بين أيدينا تثير مشاكل عدّة خطيرة.

١ - لقد رأينا من قبل أن العناصر الأربع توحد بينها ضرورةً معادلة من نمط المعادلة التالية:  $\frac{e}{t} = \frac{a}{e} = \frac{f}{a}$  ومن ثم لا بد أن توجد علاقة من هذا النوع إما بين أعداد السطوح الحاضنة المسريلة، وإما بين أعداد المثلثات أو

السطوح التي تحدّ الزوايا. والحال أننا إذا لم لمنا المعلومات التي يوافينا بها أفلاطون فنحصل على اللوحة التالية:

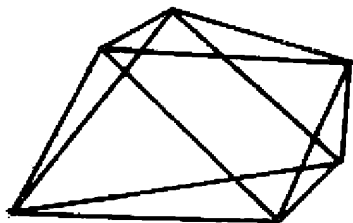
| المثلثات<br>البائية | السطوح<br>حاضنة الزوايا | الزوايا | السطوح |                      |
|---------------------|-------------------------|---------|--------|----------------------|
| ٢٤                  | ٣                       | ٤       | ٤      | الرابعِيَّ الأوْجه : |
| ٤٨                  | ٤                       | ٦       | ٨      | الثماَنيَّ :         |
| ١٢٠                 | ٥                       | ١٢      | ٢٠     | «العشرون وجهاً»:     |
| ٢٤                  | ٣                       | ٨       | ٦      | المكعب :             |

ولَا سُبْلٌ لأن نعثر في أحد هذه الأعداد، على المعادلات التي أشرنا إليها في جملتنا السابقة. ويقترح جلبرت<sup>(١)</sup> O. Gilbert أن نراعي أعداد السطوح الحاضنة الزوايا المجمّمة في الأشكال البائية (العمود الثالث). إذ يمكن فعلًا بواسطة هذه الأعداد أن يؤلف المرء مطلع اضطراد عددي: ٣ - ٤ - ٥ - ٤ - ٥ - ٦. إلا أن الحدّ الأخير من هذا الاضطراد، لا يحصل عليه إلا إذا حسبنا ستة سطوح لنحصر زوايا السادسِيَّ الأوْجه أو المكعب. وهذا فعل اعتباطي إلى حدّ كبير. وعلاوة على ذلك، فقد علمنا أنّ أفلاطون يتكلّم عن اضطراد هندسيّ.

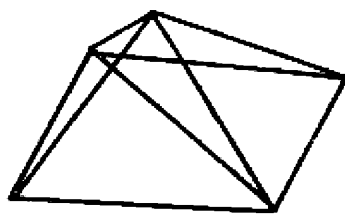
٢ - ويشرح لنا أفلاطون فيما بعد (b56) أن كل (عشرين وجهاً) من الماء، يولّد إذا تفكّك، رباعي الأوْجه من النار واثنين من ثمانيات الأوْجه من الهواء، وأن ثمانى الأوْجه من الهواء يتحلّل إلى اثنين من رباعيّات الأوْجه من النار، وأن جزئين ونصفاً من الهواء تتشيّء جزءاً (عشرين وجهاً) من الماء. فلتتأمل مثلاً ثمانى أوْجه من الهواء. إن اثنين من رباعيّات الأوْجه

. Die meteorologischen Theorien, p. 167-168 (١) - ٤

لا يقابلان حجم ثماني الأوجه. ويستحيل أن يقسم ثماني الأوجه إلى اثنين من رباعيّات الأوجه. وثماني الأوجه يُقسم، طبقاً للجملة الرابعة عشرة من الباب الثالث عشر من كتاب أفكليندس<sup>(١)</sup>، إلى هرمين رباعيّي الزوايا، ضمّ الواحد إلى الآخر من جهة قاعدته. إلا أن هرمين أو رباعيّي الوجه إذا ضمّ الواحد إلى الآخر ينشئان سُداسيّ الأوجه. وهذا الشكل لا يَمْثُل في لائحة المجسمات الأوليّة.



شكل (٦)



شكل (٧)

« والعشرون وجهاً» لا يمكن أن يُقسّم هو أيضاً إلى اثنين من ثمانيّات الأوجه وإلى رباعيّ واحدٍ من رباعيّات الأوجه.

فهل نرد غموض نصوصنا إلى جهل أفلاطون في علم المجسمات؟ صحيح أن أفلاطون يبدو وكأنه يقول في الجمهورية (٧ : ٤٥٢٨) إن بناء المجسمات لم يتحقق بعد، وهو يشكو في ذلك لا مبالغة الدول «ولكن سوف نرى أن القوم كانوا قد حصلوا، في عهد تأليف التيمّس على بناء المجسمات المنتظمة، كما هي واردة في الباب الثالث عشر من كتاب العناصر<sup>(٢)</sup>. هذا ولا يحتاج المرء إلى معلومات وافرة في علم المجسمات كي يلاحظ أنه لا يمكن إنشاء ثماني الأوجه من ضمّ اثنين من رباعيّات الأوجه. إذ يكفي

(٢) راجع الفقرة التالية: اتساع معارف أفلاطون الرياضية.

لذلك، النظرُ إلى أحد النماذج المنحوتة في الحجر أو الخشب، وقد أجاد استعمالها خيرٌ إجادة عند اليونان، علماءُ الهندسة وفنَّ البناء.

٣ - إن الرباعي الأوجه أو الهرم هو صورة النار البدائية، والثمانى الأوجه هو صورة الهواء، و«العشرون وجهًا» صورة الماء، والمكعب صورة الأرض. وأفلاطون شأنِ نموكربُس، يقول ببعض التجانس بين الأشكال وبين الخصائص الحسيَّة في العناصر المقابلة. ولكن هل تنشأ الصفات الحسيَّة عن فعل الأشكال لا غير؟.

إن أرسطو ينتقد النظرية الأفلاطونية انتقاداً مستغرباً<sup>(٣)</sup>. ويقول إن كانت الأجسام مركبة من مساحات، وهذه من خطوط، والخطوط من نقط فلا يكون للأجسام نقل إلا إذا كانت المساحات والخطوط، ومن ثمَّ النقط، ثقيلة. ولكن لا يعقل أن تتصور نقطاً ثقيلة. وويرهن أرسطو على هذا الموضوع معتمداً على نظريته الخاصة في التقل<sup>(٤)</sup>. ثم يضيف: «وعلاوة على ذلك، إذا كانت الأجسام تزداد تقللاً بتزايد مساحتها (أي وجوهها)، كما يُبسط ذلك في التيمُس، فمن الواضح أنَّ الخطَّ والنقطة يحرزان هما أيضاً تقللاً ما<sup>(٥)</sup>. ويشير أرسطو إلى مقطع في التيمُس، يعلن فيه أفلاطون أنَّ النار هي أخف العناصر، لأنَّها مركبة من أصغر الأجزاء (a b ٥٦).

ولكنا سوف نرى فيما يلي، أنَّ أفلاطون لا يعمد البتة إلى الأشكال الأولية في ما يعطي عن التقل من تفسير، وأنَّ نظريته في التقل تشبه أكبر تشابه نظرية أرسطو نفسه. إن حوار التيمُس يعرض لنا التقل والخفة بمثابة خاصتين نسبيتين ترتبطان بطبيعة المكان (ن.م).

(٣) ر.كتاب السماء ٣: ١: a ٢٩٩ - b ١٥.

(٤) ن.م a ٢٩٩ : ٣٠ وهذا تعريب نص أرسطو: «ومن الواضح المؤكد أنَّ النقطة لا يمكنها أن تحرز تقللاً».

(٥) ن.م: b ٢٢٩ : ٣٢.

وفي مثل هذه الحال، نفهم تردد الشراح المعاصرين وحيرتهم، فاتسلر<sup>(١)</sup> يعتمد على نصوصنا هذه، ليدعى أن المادة الأفلاطونية تردد إلى الامتداد أو إلى معالم أو خصائص هندسية محضة. أما توما مرتان<sup>(٧)</sup> فيحسب أن أفلاطون لا يتوقف إلى عند السطوح المغشية أو القشرة التي تكتنف الأحجام. ويرى أن هذه السطوح هي «صفحات رقيقة من مادة جسمية»<sup>(٨)</sup>.

وليفا ساخس Eva Sachs توافق على تفسير مماثل<sup>(٩)</sup>. غير أن أرسنه هاند يظن على عكس ذلك، أن المجسمات الهندسية تغلف جوهراً مادياً يفسر خواصها الطبيعية<sup>(١٠)</sup>. ولكن لم يستطع ولا واحد من أولئك الكتاب أن يمحو تناقضات التعليم الأفلاطوني الظاهرة.

ونحن إذ نطرح على أفلاطون هذه الأسئلة الدقيقة، ربما نتطلب منه دقة كاملة لم يستطع ولم يشاً إحرازها دونما ريب. ونظرية الأشكال البدائية معدّة في النهاية، لتفسر لنا كيف يلج النظام في فوضى الصفات وفي تشويشها المائج. فهذه الأشكال بخصائصها المحدودة غير المتحولة تؤتي الصيرورة شيئاً من الاستقرار. ولكن هذه الأشكال لا تكون جوهر الصيرورة الذي يثبت ناشئاً عن الصفات المتحولة. وبالتالي كل خصائص الأجسام، وكل ظروف استحالاتها لا تفسّر بالميزات الهندسية التي انطبعت عليها الأشكال الأولية. وبين هذه المعالم الرياضية يتبقى شيء مستعصٍ لا يتحول، ألا وهو الصفات نفسها. ولكن هنالك تجанс بين الأشكال وبين الصفات التي تقرها الأشكال.

---

(٦) ٢: ١ ص ٨٠٠ وما يلي.

(٧) ك. م ٢، ص ٢٣٩ وما يلي.

(٨) ص ٢٤٢.

(٩) ك. م، ص ٧١٢.

(١٠) ص ٢٠٢.

فطبيعي أن يكون للنار أطراف حادة، وأن تتألف من أصغر العناصر وأرشقها. وبين هذه الخفة التي يفسّرها تنسيق الكون جملةً، وبين تلك الرشاقة المرتبطة ببنية المجرّمات الأوائل، هنالك ارتباط نستشفه، دون تمكننا من متابعة استنتاجاتنا الرياضية بمنتهى الدقة. فكيف نستغرب عجزنا عن بناء اضطراد مضبوط كامل للعناصر؟ ألا تتدخل الصيرورة في الأمر لتشوش حساباتنا وتدس الخطأ في نتائجها؟ فحسبنا وهذا أمر جل، أن تكون قد استجلينا قليلاً سنة النظام والقياس، التي لا تفتّأ تعمل خلال اختلاط الظواهر المنظورة.

## ٥ - اتساع معارف أفلاطون الرياضية :

حسب نصّ الباب السابع من كتاب الجمهورية، ذاك النصّ الذي ذكرناه من قبل، لم يكن بناء المجرّمات المتعددة الأوجه المنتظمة قد تحقّق بعد في عهد أفلاطون. بيد أن التيمّس يفرض أن هذا البناء يعرفه القارئ. ونحن نجد في عناصر إفكليندز الجمل المتعلقة بالمجرّمات الأربع الأولية. والجملة الأخيرة من الباب الثالث عشر<sup>(١)</sup>، والجملة الحادية والعشرون من الباب الحادي عشر تقول: «إن كل زاوية مجسمة تحدّها زوايا مسطحة، مجموعها أقل من أربع زوايا قائمة». وميزة تقسيم مساحة الكرة المحصورة التي يذكرها أفلاطون في كلامه عن رباعي الأوجه، ليست سوى تعريف المجمّم المنتظم في الجمل الائتني عشرة وما يليها من الباب الثالث عشر من كتاب إفكليندز. فيبدو إذن إن التناقض قائم بين نصّ الجمهورية ونصّ التيمّس. هذا، وبناء على تقليد قديم، قبل به من بعد بيرنارد تانري، كل مؤرّخي الهندسة، من المحتمل أن تكون نظرية المجرّمات الخمسة المنتظمة المتعددة الأوجه من

٥ - (١) هييرج، ٤، ص ٣٣٨. ر ما قبل، الفقرة: ٤ - صعوبات هذا البناء.

استبطاط البِثُّغوريَّين. وقد نماها إليهم اسبيفسيس والكتندرس بلهيسنير ويمقلكس ومؤلف «الحساب الإلهي» وابرُكُلس وسمبلتشيس وجملة مؤلَّفين آخرين جمعت إيفا ساخُس شذراتهم. ونص لابرُكُلس على الأخص يؤكد أن بِثُغورس قد اكتشف تركيب الأشكال الكونيَّة الخمسة<sup>(٢)</sup>. وبما أننا نقبل عموماً، من بعد تانري أن ابرُوكُلس في مصنفه «فِهْرَسْتِ الْمَهْنَدِسِينْ» قد استعان «بتاريخ الرياضيات» لإيقنِّمس عن طريق أحد أصحاب المجاميع، وقد يكون جِيمِنس، فإن اكتشاف المجمَّمات الخمسة المنتظمة قد يرجع على الأقل إلى المدرسة البِثُّغورية إن لم يرجع إلى بِثُغورس نفسه. ولكن فوغُنْت Vogt قد برهن، وتبعه في ذلك إيفا ساخُس، أن ابرُوكُلس لم يستعن مباشرة بایقِنِّمس، بل ربما بميفلكس<sup>(٣)</sup>. وفضلاً عن ذلك من المرجح جداً أن المقطع السادس من مقطوعات فلولؤس الذي يذكر المجمَّمات الخمسة المنتظمة هو منحول. ويبدو أن برنت قد أثبت ذلك جيداً<sup>(٤)</sup>.

فإذا رأينا الظواهر، لا بد أن يعود بناء الأشكال الخمسة المنتظمة المتعددة الأوجه لا إلى البنغوريين بل إلى ثنيتس صديق سocrates وأفلاطون على ما يعلمنا سويدس وعلى ما تشير إليه التعليقات على كتاب أفلاطون (٥): «في الباب الثالث عشر هذا يبني ما يدعى بالمجسمات الأفلاطونية الخمسة.

(2) In Euclid. 65,15 Friedlein.

(3) Eva Sachs, Die fünf Platonischen Körper. Zur Gesch. der Mathematik und der Elementenlehre Platons unter Pythagoreer. Philologische Untersuchungen, herausg. Von a. kiesling und U.V. Wilamowitz- Moellendorf, Berlin, 1917,8, p. 9 et sq. Cf. Jamblique, Vita Pythagori, 88.

(٤) فولوس، مقطوعة ٦: (Vorsokr, 3, 32 B, 12) «وأجسام الكرة أربعة في العدد النار والماء والتراب والهواء. وهذه كلها في الكرة والجسم الخامس الكاس هو سائق الكرة». راجع. Burnet, Early greek Philosophy 3, p. 248- 303.

(5) Scholia in Euclid. X 111, Haiberg, p. 654, 1-10.

وهي ليست من أفلاطون نفسه. لأن ثلاثة من المجرّمات الخمسة التي ذكرناها هي من بِغورسْ: المكعب والهرم والاثنتي عشرى الوجوه. أما «الثمانى الأوجه» «والعشرون وجهاً» فهما من ثيبيتس. وقد سُميَت بال مجرّمات الإفلاطونية، لأن أفلاطون يأتي على ذكرها في التيميس. والباب الثالث عشر هذا يحمل اسم افكلينيس لأن افكلينيس، قد أفسح لها مجالاً في عناصره».

ويُحتمل أن يكون نص التعليقات على افكلينيس هذا مأخوذاً عن بابس Pappus. وقد كان هو نفسه يستفيد من تاريخ الرياضيات الذي وضعه ايفنمس. وما قد يدعو إلى الدهشة أن بناء الاثنتي عشرى الوجوه، وهو أصعب من بناء الثمانى الأوجه والعشرين وجهاً، يكون قد عُرف قبل بناء هذين الأخيرين. ولكننا نرى حتى أيامنا هذه في متحف مختلفة اثنى عشريات حجرية منتظمة أصلها اتروشي أو سلتى، وترد إلى عهد سحيق<sup>(٦)</sup>. ولا يستحيل قطعاً أن ينحدر الباب الثالث عشر من كتاب افكلينيس برمته عن تعليم ثيبيتس.

وفي النتيجة، كان بناء الأشكال الهندسية الخمسة المنتظمة، التي اعتمدتها حوار التيميس، كان ذلك البناء، على الأقل في بعض أقسامه، حدثاً رياضياً. ولا ريب أنه كان قد حقّق منذ عهد قريب، عندما ألف أفلاطون حواره. وهو يؤكّد ذلك بجلاء كامل<sup>(٧)</sup>. وقد وفق ثيبيتس إلى اكتشافاته بعد أن كان أفلاطون قد أنجز تأليف الباب السابع من جمهوريته. وقد بادر أفلاطون لولعه الخاص بالأحداث العلمية، إلى الاستفادة منها في التيميس حالما اطلع عليها. ولذا يبدو من حين إلى آخر أنه يتبحّث ببسط علم فارغ. ولایفا ساخس تلومه لأنه يأتي على ذكر تعريف المجمّم المنظم، في موضعٍ لا يفيده هذا

(6) Burnet, o.o. p. 284, R. Newbold, Archiv. 19, p. 204.

(7) ٤٨ b وهذا تفسير نص أفلاطون الذي لا يشير لسوء الحظ إلى الأشكال الهندسية بل إلى العناصر: «ولم يدلنا بهد أحد على أصلها ومولدها». (المعرّب)

الذكر فتيلًا. إلا أنها أساءت فهم نوايا الفيلسوف، وهو معنى بقصد الرباعي الأوجه أن يظهر انتظام الأشكال البدائية المثالي، ومسرور أن يثبت بمثلٍ يحفظ للذكرى والتاريخ، أهمية إشغال أصحابه (العلمية).

## البحث الرابع: الأحداث الجوية

إن حوار التيمِّس ينطوي على مستهل علم الأحداث الجوية بمعناها القديم. وعلى إيجاز تلك الخطوط العريضة المفرط، وعلى غموضها الكبير، فالمرء مع ذلك يتبيَّن نظريات عدَّة، سوف تملأ الباب الثالث من كتاب علم الأحداث الجوية لأرسطو، وهذه النظريات عينها سوف تكون إلى العهد الحديث أساس علم المعادن وعلم الكيمياء. وتلك المعلومات كانت تقليدية، تعود في قسط وافر منها إلى الفيزياء الإيونية. ويصعب علينا اليوم أن نميز فيها العناصر المستحدثة من القديمة.

## تنوع العناصر

يبتدئ أفلاطون بلاحظة عامة وهي أن هناك صنوفاً كثيرة لكل من الأجسام البدائية. ويفسر تعدد تلك الصنوف، بوجه عام، باختلافات الشكل الطفيفة وقد انعدام الانتظام في المجسمات المكونة الأساسية (٥٧ـ٥٨).

### ١ - النار:

توجد ثلاثة أنواع من النار: اللهيب المحرق والضوء وبقايا اللهيب المتاججة. ويظهر لنا أن كلمة افلوكس لم تحظ بمعناها العلمي إلا في عهد أفلاطون. وهو لا يستعملها إلا في التيمِّس للدلالة على اللهيب. سوف يُعرف

ارسطو الاهيب دخاناً أو غازاً مشتعلأ<sup>(١)</sup>. وآخر نوع من النار هو «ما يتبقى من الاهيب في الأجسام المشتعلة، بعد انطفاء الاهيب». وذلك ليس الاهيب على قول جلبير O. Gilbert<sup>(٢)</sup>. وما من داع إلى انتقاد روح التمييز عند أفلاطون. إنه النار الكائنة في جسم يحترق، لا ينطلق منه لهيب ما، نظير الحديد المتوجه أو الحجر المتأجّج.

## ٢ - الهواء:

يميز أفلاطون نوعين من الهواء : الأثير ، وهو ، على غرار أمبِذْكُليس<sup>(١)</sup>، يقارنه بالهواء وليس بالنار. ثم «الضباب» المدلّهم. وهذا الضباب هو في هذا المقام، شأنه عند هومِرُسْ، ضرب من الهواء. وكل مرّة يتكلّم أفلاطون عن الأثير فهو يماهّي بالهواء. إنه على ما نطالع في حوار فيدِن (١٠٩ b)، من السماء الأرجاء الصافية جداً، حيث ترك الكواكب فالاثير أفقى من الهواء بكثير، وله خواص مماثلة. إنه بالإضافة إلى الكواكب ما الهواء بالإضافة إلينا (١١١ b). وقد عدل تلاميذ أفلاطون عن وجهة النظر هذه، واعتبروا الأثير من جديد صنفاً من النار<sup>(٢)</sup>.

## ٣ - الماء:

إن درس أنواع الماء هو درس أوسع. فأفلاطون يذكر نوعين من الماء، الواحد سائل والآخر «قابل للسبلان»<sup>(١)</sup>.

١ - (١) دخان مشتعل، كتاب السماء ٢:٤ b، ٢٥، ٣٣١، وكتاب الأحداث الفلكية ١:٤ b، ٣٤١.

(٢) ك. م. ص. ١٧١.

٢ - (١) رَامِبِذْكُليس (Vorsokr, 3,1,p. 241, 15).

(٢) التعقيب على الشرائع ٨٩١ e.

٣ - (١) كلمة ختون وضع علمي الدلالة على المعادن القابلة للامتداد. والتيمئس ٥٨، ٥٩، ٦٠، ٦٦.

ونحن لا نجد هذا التصنيف عند الكتاب الأقدمين. لكن أرسطو قد تبناه.

إذ إنه هو أيضاً يعد المعادن القابلة الذوبان مواداً شبيهة بالماء، لها والماء صفات مشتركة وتختلف عنه بصفات أخرى<sup>(٢)</sup>.

فلنظريه أفلاطون هذه النتيجة المستغربة، وهي أن الماء مبدئياً من الجوامد، وهو لا يسفل إلا بفعل النار نظير المعادن. فالثلج والجليد والبرد والمعادن هي سوائل متجمدة. ولسوف يحافظ علماء اليونان على هذه النظرة المستهجنـة، التي نلقاها هي نفسها عند كيميائيي الأجيال الوسطى. إلا أن المعادن أثبتت من السوائل، وهي تحوي كمية أقل من النار، لأن مثباتها الأساسية أكبر. وبين أصناف الماء الماويـات لها أهميتها الخاصة، وما ذلك دونما ريب إلا بسبب قيمتها الغذائية. وكلمة خمـوس الواردة في التـيمـيس، لا يـعـثرـ عليها فيـ الحـوارـاتـ الآخـرىـ. ولا يـبـثـتهاـ بهـذاـ المعـنىـ قـبـلـ أـفـلاـطـونـ سـوىـ غـرـغـيسـ<sup>(٣)</sup> وـأـبـرـنـكـسـ. فـهـيـ عـنـهـمـ مـرـادـفـ خـلـوسـ<sup>(٤)</sup>.

#### ٤ - التراب:

خلافاً للعناصر الأخرى، ليس للتراب من أنواع خاصة. وإنما تتنـجـ أـصـنـافـهـ عـنـ نـسـبـةـ المـاءـ وـالـنـارـ، وـعـنـ وـفـرـةـ هـذـيـنـ العـنـصـرـيـنـ أوـ فـلـتـهـماـ فـيـهـ.

---

(٢) كتاب الأحداث الفلكية ٣: ٣٧، ١٥ - ٣٧٦، ٢٧٠.

(٣) غـرـغـيسـ في مدح هـيلـانـةـ ١٤ـ (Vorsokrateker, 3,2, p. 253,14).

(٤) إن كلمة خـلـوسـ تعـنيـ بـلـغـةـ الطـبـ الأـخـلاـطـ وـبـلـغـةـ النـبـاتـ المـاوـيـةـ أـوـلـاـ وـالـعـصـيرـ، وـكـلمـةـ خـمـوسـ تعـنيـ عـصـارـةـ اللـحـمـ خـصـوصـاـ، وـأـيـ عـصـيرـ، وـالـأـخـلاـطـ أـيـضاـ، وـلـذـةـ الطـعـامـ وـذـوقـ الـأـشـيـاءـ وـاسـتـنـواـقـهاـ. ثـمـ تـماـزـجـتـ كـلـ هـذـيـنـ الـمـعـانـيـ عـنـهـمـ فـيـ الـكـلـمـتـيـنـ عـلـىـ السـوـاءـ. (المـعـربـ).

و فعل الماء في التراب يحدث بصورة عويصة متشابكة بعض التشابك . فالماء الخارق التراب ، لا يلبث أن يُطرد منه في قسطه الأكبر بضغط الذرات الترابية . فينضج التراب الماء ويندى سطحه ويتخر الماء ويتتحول جزئياً إلى هواء . وهذا الهواء في نوبته يضغط طبقة الهواء الملائمة التراب ، والتراب نفسه كردة فعل . والضغط يؤتى التراب كثافة وتساوة ونشوفة ، بحيث تتكون على سطحه قشرة متراصنة يابسة . وهكذا تتولد أصناف الحجر الصلب المختلفة (٦٠ b ، a) .

وتدخل النار يشرح تكون الآجر (٦٠ c) . وتظهر أخيراً الأملاح أو المواد الذائية ، عندما تفارق بعض ذرات التراب ، مفارقة موقته ، كمية من الماء كانت تحفظ تلك الذرات في حالة ذوبان ، فتجمد جزئياً لتعود وتدوب بعد ذلك في الماء (٦٠ d) . وفعل النار هو الذي يسُود حجارة كثيرة . هذا ، ولا يسهل أن يعين المرء بدقة الأصناف المعدنية التي يميزها أفلاطون . وبعد هذه الشروحات بقليل ، يجد القارئ توسعًا غريباً في موضوع «الماويات» أو المزاج السائلة كالخمر والزيوت والعسل والصموغ<sup>(١)</sup> .

إن هذا القسم كلّه من حوار التيميس يُلخص على الأرجح معلومات فنية أنسها معاصره Hفلاطون ، واستفاد منها أرسطو نظيرهم في كتاب الأحداث الفلكية<sup>(٢)</sup> . والصبغة الآلية في كثير من تلك الإشارات ، يذكّرنا بذِمْر كُرْتُس

٤ - (١) إن أفلاطون يخص بالذكر (٦٠ a) زيت الخروع: ككي kiki . وهذه الكلمة لا تدل على الشجرة ، بل على الزيت الذي يستخرج منها: هروندس ٤٩ : ٢ ، واسترافن ١٧ : ٥ . راجع لشارل بوجيه Charles Beaugé ، الخروع واستخداماته الطبية في مصر القديمة Archives médico- chirurgicales de provinces . 1924.2 . p. 67 .

(٢) مثلاً كتاب الأحداث الفلكية ٤ : ٦ ، ٣٨٣ a ، نظريات أرسطو في تكون الآجر .

كما يعيد إلى ذهنا أشغال بعض السُّفَسْتَيْن وعلٰى كلٍّ، لا يسترسل أفلاطون في هذه الموضوعات. لا بل يهمل تماماً درس الأحداث الفلكية المختلفة التي نالت حظاً وافراً من دراسات سابقه. ذاك أن البلوغ إلى التقب عن الطبيعة البشرية يستحثه دونما ريب. وتلك الطبيعة على ما رأينا، هي هدف أبحاثه الرئيسيّ.

## الفصل السادس

### روح الإنسان وجسده

#### البحث الأول: الروح البشرية

الروح في التّيّمِيس كما في سائر مؤلفات أَفلاطُون، هي أصلّةٌ مبدأً في الحياة، أي مبدأً حرّكات منظمةٍ وموجّهةٍ نحو غايةٍ معينةٍ. فكُلَّ ما يحيَا، أي كُلَّ ما يتحرّك في انتظامٍ حرّكةً ذاتيَّةً، ما خلا العناصر، يحرز روحًا. وهذا لا يفرض حتّماً أن تكون الروح ماثلةً في كُلِّ أجزاء الأجسام الحيَّة بالنسبة ذاتها.

بيد أن طبيعة الروح البشرية لا تبحث في حوارنا هذا إلا على صعيد تربويٍ وأخلاقيٍ خصوصاً. أما الاعتبارات النفسيَّة فلا تشغّل في عرض أَفلاطُون إلا محلاً زهيداً. فنظريَّة الإحساسات مثلاً تُبسط كلَّها دون ذكر الروح، غير مرَّةٍ واحدةٍ في معرض الكلام عن السَّماع (٥٧).

#### ١ - أقسام الروح:

إن حوار التّيّمِيس يميّز ثلَاث لا بل أربع أرواحٍ مختلفة. فهناك أو لا «المبدأ الذي لا يموت في الحيوان المائت» (٤٢). وقد صوَّره الصانع

نفسه، ليودعه بعد ذلك في أيدي الآلهة الثانوية، المكلفة بصوغ الأجسام الحية (٤١، d، ٤٢، e، ٤٣ ade). وهذا المبدأ، على كونه غريباً عن الجسد، يتحكم مع ذلك في بنائه، لأن وظيفة الجسد الجوهرية هي أن يخدم المبدأ الروحي بمثابة عجلة له (٦٩ d). والحال العنصر الغير المائل من الروح البشرية هو مماثلٌ كلَّ المماثلة روح العالم. فهو كرويٌّ مثلها، وينطوي نظيرها على دائرة "الشيء ذاته" ودائرة "الآخر". وله على غرارها دوراته، بعض منها يتعلق بالكيان، وبعض الآخر بالصيرونة (٤٣ a، ٤٧ d، ٩٠ d). ولكن خلافاً لما يحدث لروح العالم، يتمكن تأثير الأشياء الخارجية من الإخلال بتلك الدورات، وذلك على وجهين (٤٧ bcd ٩٠ d)، لأن فيض الغذاء وجريان الإحساسات المتواصل يسبب لدورات الروح البشرية ضرباً وألواناً من التشويه والتتشويف. بيد أن تركيب الروح البشرية العليا، إذا ما استثنينا الأمور المشار إليها، هو ذات تركيب روح العالم.

وأفلاطونُ يعيد إلى ذهنا بصرامة أن الروح تتخطى على نفس الأبعاد وعلى ذات الواسطات، ويعنى بالعودة إلى ذكر قيمها (٤٣ d). وفضلاً عن ذلك، فالنموذج السماويُ يحدث فيها ضرباً من الجاذبية. وقد انتصب الجسم البشري واستقام بتأثير الجاذبية (٩٠ a). وهذه الروح الأولى متحدة بالجسد، مغلق عليها في الجمجمة، دُورَ صنعتها عن قصد لتتقبلها (٧٣ e، ر ٦٩ c). وأكثر من ذلك هو أن الروح متحدة موضعياً بذلك القسم من النخاع، الموسوع في الهامة، ألا وهو الدماغ (٧٣ d).

هذا ويسصعب علينا القول بأنَّ أفلاطون قد اعتقد بحقيقة تلك الدوائر التسريحية، الدائرة ضمن الجمجمة، طبقاً لحركات القبة السماوية. لأنَّ الروح البشرية، شأنَ روح العالم، هي غير منظورة، ولا يستطيع إدراكتها إلا العقل. هذا ما سوف يقوله في الشرائع (١٠ : ٨٩٨ d) ولكنَّ هذا لا يمنع أن تكون

محتواء في الجسد (٨٩٨ e). فلا تتطلب من أفلاطون تعليماً دقيقاً، (في هذا الصدد أو في غيره)، تباعد كل البعد عن إعطائه.

## ٢ - الأرواح السفلية:

أما الأرواح الأخرى فهي من صنع الآلهة الثانوية، وقد أوجوها في كل الجسم من الرقبة فما دون. وأفلاطون يطلعنا بدقة على موقع كل منها وعلى وظائفها. غير أنه لا يقول شيئاً عن تركيبها.

فالأولى واقعة في الصدر فوق الغشاء الحاجز. وهي مقر الغضب والحماسة الحربية وما إليها من المشاعر المماثلة (٦٩ c d). وانفصالها عن الروح غير المائتة ليس انفصالاً مطلقاً، إذ يمكنها الاتصال بها عن طريق بربخ العنق (٦٩ e). ومن ثمّ فهي تقبل التأثير بعض التأثير بفعل العقل.

أما روح التغذية، فهي على عكس ذلك، مفصولة أتمّ فصلٍ ب حاجب الغشاء الحاجز عن الروحين العلويين. إنها مربوطة بسكنها فوق السرة؟ كما يربط البهيم الأعمج إلى معلقه. وليس لها رأي أو تعليل أو فهم. فتلثب من طبعها أبداً هامدة خاملة (٧٧ b). وهي مقر شهوة الشرب والأكل والرغبة واللذة والألم (٧٠ e d، ٧٢ d). ولكنها تتمكن، بفضل الصور المرتسمة على سطح الكبد الأملس، بعض التمكن، من الاتصال بالروح العليا. وهي التي تحبونا بالأحلام والمشاعر المسبقة وأشكال الوجдан الغامضة الأخرى.

ومجال فعل هذه الروح يتوقف عند السرة. إذ ليس من تحتها سوى تضاعيف الأحشاء الملتف بعضها على بعض، وحيثُ ليس من قوة نفسية عاملة على ما يبدو. ومع ذلك، حتى في تلك البقعة المحرومة نجد روحًا، لا بل كائناً جديداً حياً مستقلاً، مرتبطاً بالمنى، ومستعصٍ كلَّ الاستعصاء على تدخل العقل (٩١ a b).

وبالتالي، يبدو أن هناك فارقاً في الطبيعة بين الروح غير المائنة وبين الأرواح السفلية. فمن جهة وظائف عضوية تعرّفها حدود رياضية، مبدأ كله نظام وكله جمال، ومن جهة وظائف عضوية غامضة بهيمية، كأن الفكر والانسجام قد غربا عنها. بيد أن التواصل لم ينقطع فيما بينها انتظاماً. إذ يبقى حتى في أحط الغرائز شبه انعكاس بعيد عن الحياة الأبدية. هذا، ولا ينبغي أفالاطون أن يضحي حتى بأشكال الحياة الدنيا. فكل روح أو نفس لها مجالها الخاص ووظائفها الضرورية. وهناك سنة شاملة على الإطلاق، تفرض على كل تلك الأرواح أن تحافظ على كيانها، وأن تتميه بالممارسة والمثابرة على العمل، إذ بدونها يفسد طبع تلك النفوس وينحط لا محالة (٨٩ c). والروح غير المائنة ذاتها تزداد قوة بالتروّض العقلي والتفكير. وهي على عكس ذلك تدانى العدم أو تكاد إذا ما استسلمت للأهواء (٩٠ c b). فخلودنا ليس نهائياً، وفي وسعنا أن نفقده بتوايننا. ومن ثمة علينا أن ننمي كل أرواحنا على السواء، وأن نعنى كذلك بموهاب جسمنا على اختلافها (٨٩ d وما يلي).

### ٣ - الحوارات الأخرى ومصاعب هذا التعليم:

إن المعلومات السابقة تتفق إجمالاً وما تُوفّر لنا منها حوارات فيذن وفيذرُس والجمهورية. بيد أن تلك الحوارات على خلاف التيمِيس ، لا ترمي إلا إلى القسط الخالد من النفس. ولكن التيمِيس ، شأنَ الباب العاشر من الشرائع، يقول بتقدّم الروح في الوجود على الجسد. وفي الوقت ذاته يفرض أنها مولودة مثله أما حوارات فيذن وفيذرُس والجمهورية فهي تتضمن على عكس ذلك، أزيّة الأرواح كشرطٍ للتذكرة، هذا، ويُضيف حوار فيذرُس أن تجسد الأرواح نتيجة لسقطة وعقاب على زلة (٢٤٦ c). فتعليم فيذرُس ينطوي على اتحاد بالألوهة اتحاداً أصلياً، ثم انفصلها كعاقبة للخطيئة.

وعلى النحو عينه، يبدو إن فيلُفس يقول إن نفسينا قد استمدت كيانها من «الروح الكلية»: «من أين جسمنا قد اتخذ روحه، لو لم تتعش الروح جسم العالم بالذات؟» أما في التيمِّس فنحن لا نعثر بعد على شيء من هذا، كما لا نعثر عليه في كتاب الشرائع<sup>(١)</sup>. فهل تبدلت اعتقادات أفلاطون؟ وهل عدل الآن عن نظرية التذكر وعن أزلية الأرواح؟ ألم يكن في ذلك سوى رمزٍ جميل، لافائدة منه في مصنف علمي؟

من الصعب جداً أن نعرف هذا الأمر. ولكن في النهاية، ما يهيمن على كل تعليم أفلاطون بشأن الروح البشرية، هو شعورنا بأن عقل الإنسان، في قيامه بوظائفه السامية متَّحد مباشرة بالله. وبأي عملية أو حيلة يبلغ إلى ذاك الاتحاد؟ إن أفلاطون لا يطمح إلى تفصيل هذا الأمر وإطلاعنا عليه. بل يكتفي بأن يوْقظ فينا، باختياره اختياراً واعياً صوراً نبيلة، ذاك الاستيقان الواله والظماً غير المرتوى إلى مصير أسمى، هو غاية البشرية القصوى.

والسيد روهد E. Rohde يشير إلى صعوبة مماثلة، في تحليل جميل استعرض تعليم أفلاطون في قضية الخلود<sup>(٢)</sup>. ففي التيمِّس وكتاب الشرائع؟ الروح هي قبل كل شيء مبدأ حركة<sup>(٣)</sup>. ولكن حركة الروح الخاصة تظهر لنا في التيمِّس على وجهين متباهين جداً. فمن جهة، هي حركة هي محرّكه الروح وأداته الجسد. وهذه الحركة منظورة محسوسة تقيدها مجموعة معينة من الأعضاء والوظائف الجسدية. ومن جهة أخرى، هي حركة الفكر الramia من إلى أمور عقلية محضة، تختلطها وتتعرّف عليها (التيمِّس ٣٧ - a).

٣ - (١) رَفِيدرس 246 c، وفيلس ٣٠ a، ثم الشرائع ١٠ : ٨٩٢ c و ٨٩٦ c .

. E. Rohde Psyche 2/2 p.271, note 1. (٢)

. a ٨٩٦ ، c ٢٨٩٤ : ١٠ (٣) الشرائع

فأي علاقة يمكن أن توجد بين هاتين الحركتين؟ وكيف يستطيع أفلاطون في كتاب الشرائع أن يتكلّم عن «دوران» العقل<sup>(٤)</sup>؟ فهل هذا مجرد استعارة أو ربما بالأحرى شعور عميق بوحدة الأشياء، وبالانسجام الباطني الرابط بين نظام الجسد ونظام الروح؟ فالعناصر المكونة للجسد أليست هي نفسها المكونة للعقل؟ الشيء ذاته والآخر، النظام والإخلال به، كل هذه الأمور متصلة في كل مكان، مختلطة، إلا على حدودها القصوى المثالية، حيث يستقر الخير الصافي من جهة والصيرونة المتقلبة أبداً من جهة أخرى.

#### ٤ - التعمّص:

أحد العنصرين اللذين تترَكّبُ منها الروح البشرية خالد، والأخر هالك فانِ. والواحد صُنْع المبدع، والآخر من إنتاج الآلهة الثانوية. فيكلمنا التِيمِئُس عن قسم من الروح مائت، وجوده نتيجة اتحاد الروح الخالدة بجسد مائت. واتحاد الروح والجسد ينجم هو ذاته عن مجرى نواميس<sup>(١)</sup> حتميَّة. والروح أولَ مرة خضعت لسنة التجسد، لم تتدخل قط في اختيار جسدها، الذي حلَّ فيه. وهذا ما يسميه أفلاطون «المولد الأول» (٤١ e، ٩٠ a).

ولفرط تندَّي الروح الخالدة في هبوطها هذا تفقد إلى حين(٤ a). إلا أنها تستطيع من بعد، بالتنقُّف وممارسة الأبحاث العلمية، أن تستعيد هي ذاتها نظام حركاتها المتشوش فترةً من الزمن (٤ c a). إن هذه الفكرة مأنسنة لدى أفلاطون<sup>(٢)</sup>. غير أن التجسد الأول ستعقبه تجسدات متتابعة، لا تتدخل فيها

---

(٤) ٨٩٣ : b، التِيمِئُس ٨٩ a .

٤ - (١) كلمة نواميس يونانية من نُومُس التي أصبحت عندنا ناموس وجمعت على نواميس، مثل مفاعيل. (المَعْرَب)

(٢) غرغيس ٢٣ a، فيدين ١١٣ d، الجمهورية ١٠ : ٦١٥ وما يلي.

الآلهة، بل تتعلق بالسيرة الصالحة أو الطالحة التي تهجهها الأرواح البشرية في هذه الدنيا<sup>(٣)</sup>. لأن هناك بعض التجانس والقارب بين الصورة التي يتخذها البشر في حياتهم الجديدة، وبين سلوكهم على الأرض (a). وفعلاً في ولادتها الجديدة تستطيع الأرواح البشرية أن تعود وتتجسد في أجسام بهائم من كل نوع، حتى في أجسام الأسماك والرخويات (الحليرون والمحارات وما إليها) (b a ٩٢). إن أفلاطون لا يتكلّم، شأن أمبُكلِيس، عن تجسّد جديد في النبات. وإذا استثنينا هذا الأمر، فهو يعرض لتعليم تجدد الولادة في شكله الأعم. وأجسام كل الحيوانات بلا استثناء، تبدو قابلة لإيواء الأرواح البشرية الساقطة<sup>(٤)</sup>.

إن تأكيداً كهذا يبدو مناقضاً لنصوص عدّة في حوار فيذرُس والجمهورية. فطبقاً لتعليم فيذرُس، روح حيوانية، بمعنى الكلمة الحضري، لم تشاهد قطّ الحقيقة، لا تستطيع أن تحيا في جسد إنسان (b c ٤٩). ومن ثم ألا يجب، مقابل ذلك، القول بأن روحًا بشرية، ولو ساقطة، لا تستطيع هي أيضاً أن توجد وتعيش في جسم حيوان؟ لاسيما وإن ما يميز الإنسان تمييزاً خاصاً، هو وجود الروح العليا فيه، تلك الروح التي صورها المبدع بذاته، أي الذين (الملائكة أو الجن) والبسخي (النفس) واللوغس (النطق والعقل). والحال أن هذه الموهبة والخلة، البشرية في جوهرها، مفقودة في الحيوان<sup>(٥)</sup>.

ومع ذلك، إن كان التقمص في شكل حيوان عقاباً، فهذا العقاب لا ينال إلا النّوْسْ (أي الإدراك والفهم والروح العاقلة). فكيف قد يتمكّن العقل، الغريب برّمته عن الطبيعة الحيوانية، أن يقطن فيها ولو برهةً واحدة؟

(٣) فيذرُس ٢٤٩ b، الجمهورية ١٠: ٦١٧ e، التِّيمِيس ٤٢ b.

(٤) التِّيمِيس ٩١ d، فيذرُس ٢٤٩ b، فيذن ٨١ e، الجمهورية ١٠: ٦١٨ a، ٦٢٠ b c ٤.

(٥) الجمهورية ٤: ٤١١ a b.

إن تلاميذ أفلاطون قد لاحظوا تلك الصعوبة. وابروكُلس يعلمنا بذلك.

غير أنهم لم يتوقفوا إلى إيجاد حل ملائم لها<sup>(٦)</sup>. وقد ادعى بعضهم أن النفس الروحية، وهي متماثلة في كل مكان، لا تنشط ولا تعني ذاتها دوماً بالباهة عينها. ومن ثم فهي تتدنى أحياناً وتغفو بحيث لا تستطيع أن تنعش وتحيي جسم إنسان<sup>(٧)</sup>. فهذه كانت ربما فكرة أفلاطون. ولكنه لا يبديها بدقة في مقام ما من مؤلفاته.

وقد اقترح روهـد E. Rohde افتراضاً آخر. فهو يرتأي أن أفلاطون قد رد، في أواخر حياته، كل محتوى الروح إلى موهبتها العقلية، وزوى في الجسد كل الوظائف النفسية الأخرى. غير أنه في تلك الحال كان مضطراً إلى العدول عن نظرية تجدد الولادة. ولا يكون قد حافظ عليها في التيمّس إلا من باب الأمانة العفوية لآراء الأرقين وأمْبِدْ كليس، وبسبب فوائدتها العملية أيضاً، وما قد يجلبه مثل هذا التعليم من تأييد للحقائق الأخلاقية.

إلا أن التقليل من أهمية الاعتقاد بالتق谬ص هو تذكر لروح الأفلاطونية بالذات. فمهما كانت الأسطورة التي تعبّر بالصور عن ذاك الاعتقاد، فالإيمان بتقدّم ممكّن تحرزه الأرواح أو تدنّ محتمل تتحدر إليه، والثقة بمجهود العقل ليسيطر على الغرائز السفلية، كل هذا عنصر متميّز راسخ فلسفة أفلاطون. وما هو صحيح، على ما أشار إليه روهـدـ، هو أن التعليم الأفلاطوني في الروح يفسح المجال لمعطيات كثيرة تختلف في منشأها وطبيعتها. فأفلاطون يمزج ويصهر في بوتقة واحدة الاعتقاد الأرجفي والبنغوري القديم ونظرية في الروح أحدث عهداً (ترى فيها أيضاً) مبدأ الوظائف الجسدية. التيمّس في هذا المضمار يوفر لنا أول تصميم، كامل جداً حتى من ذلك الوقت، لكل المذاهب

(٦) ٣٢٩ d e، ديهل ٣ ص ٢٩٤.

(٧) آيتيسِيس في كتاب الآراء ٤٣٢ a، ١٥.

المتعلقة بروح الإنسان. وسوف تهيمن تلك المذاهب على الفلسفة، من عهد أرسطو إلى عهد ديكارت، ثم عهد إسبنوزا فلايبرنتر.

## ٥ - اتحاد الروح والجسد

إن أفلاطون هو ربما أول من طرح مشكلة اتحاد الروح والجسد. فكما أنها تظهر في مظهرتين متبادرتين، فهي مزمعة أن تتحد به أيضاً على وجهين متضادين. والروح بصورة عامة إن كانت أقدم من الجسد وأكمل، فهي لا تختلف عنه في الجوهر. فتركيب جسم العالم مثلاً هو أقل نقاطه فقط من تركيبها. بيد أنها تتضمن عين العناصر المكونة، إذ يكمن في الروح ذاتها جوهر الأجسام القابل التقسيم. وبالتالي يشبه اتحاد الروح بالجسد ضرباً من الخليط، تخلط فيه عناصر كيميائية متجانسة.

على أن العقل، ومنشأه إلهي، يعارض الجسد وفي أن واحد الأقسام السفلى من الروح. والجسد حيث يلتج، هو له سجن ومنفى ومكان محنّة، وأيضاً «عجلة» معدّة لنقله. لكنه يلبث غريباً عنها.

ولا يتكلم أفلاطون في التميّز إلا عن الصنف الأول من الاتحاد. فالروح ويجب أن تفهموا الأرواح الدنيا<sup>(١)</sup>. - هي متحدة موضعياً بالنخاع. والنخاع يشمل الدماغ ومخ السلسلة الفقارية ومخ العظام والمنى. والنخاع جسم نقى نقاء خاصاً، قوامه قسيمات مستمدّة من كل العناصر، نعمت فيها المثلثات الأصلية إلى حد بعيد (٧٣ e b). ففي هذا النخاع تأتي الأرواح وتتأصل، وتستقر «وتُرسى». وبه ترتبط «أوصال الحياة» (٧٣ d)، التي

(١) لقد نسي رفو أنه يتكلم أو بالأحرى أن أفلاطون يتكلّم أيضاً عن الروح العليا. ر ما تقدّم الفقرة الأولى من هذا الفصل. (المترجم)

تشدَّ الروح إلى الجسد وتأسرها به. والنخاع هو أيضًا متَّحدٌ بالعظام اتحاداً وثيقاً. فهي تقيه من الصدمات وتقلبات الطقس. ومتَّحد باللحم الذي يغشى العظم ويحميه. لأن العظم واللحم يتولدان هذا وذاك من النخاع (٦). والنخاع يدخل في تركيب العظام (٧). ويصعب أن تخيل المرء اتحاداً أعمق وأوثق، حتى إن انفصام «أوصال الروح» ينطوي على فتك العناصر نفسها التي تتَّألف منها الروح السفلى. فالعقل وحده ينجو على الأقل جزئياً من مصير الجسد. وقلنا جزئياً لأنَّه خاضع لفعل الأرواح الثانوية الدنيا. ويمكن أن ينجرف في سقوطها وتدميَّها لفترةٍ من الزمان قد تطول أو تقصير.

## البحث الثاني: الأجسام الحية

### ١ - عناصر الأجسام الحية :

يبدو أفلاطون وكأنه يسرع لبيلغ إلى بنية الكائنات الحية. ووصف تلك البنية سوف يستوعب أو يكاد نهاية الحوار كلَّها. لا يرتاب أفلاطون في أن تلك الكائنات تتَّركب من العناصر الأربع. وتأكيد مِيُّنْ في الأبحاث الطبية<sup>(١)</sup> تؤيده نصوص فيلوف وتيمنس<sup>(٢)</sup>. فهو يقول: «إنَّ أفلاطون يعلن أن أجسادنا تتكون من العناصر الأربع، لأنَّ الأشياء الموجدة في الكون تتولَّد على هذه الطريقة نفسها». والكائنات الحية تشعر بانطباعات الحرَّ والبرد. وهذه الانطباعات لا يمكن المرء أن يفهمها إلَّا إذا وجَدَ في تلك الكائنات عنصر النار والماء (٦١). وفضلاً عن ذلك فالنار مبدأ الحركة<sup>(٣)</sup>، والماء والبرودة

(١) Diels, XIV. 12.

(٢) فيلوف ٢٩، de، تيميس ٢٨ .a

(٣) شِيتِيس ١٥٢ da، تيميس ٦٧ .da

مبدأ السكون والراحة<sup>(٤)</sup>. ولكن التراب هو الذي يقوم بالدور الرئيسي في تكوين الأحياء. وأفلاطون لا يفتّأً أميناً لهذا التعليم وقد عبر عنه مراراً عدّة، لا سيما عندما كان يعود إلى أسطورة «أهل الأرض» (المولودون من قلب تربتهم)<sup>(٥)</sup>.

## ٢ - التشريح عموماً:

يتبسط أفلاطون في عرض فرضيته العامة، ويبدي لنا فيه تفاصيل غزيرة جدًا. بحيث يتضمن التيمّس بحثاً شاملاً حقيقياً في التشريح وعلم الوظائف العضوية.

والترتيب المتبّع في عرض مسائل التشريح هو غريب الأطوار لأول وهلة. إذ يكلّمنا أفلاطون تباعاً عن الغشاء الحاجز وعن القلب والرئة والكبد والطحال والأمعاء. ثم يحدّثنا عن النخاع عموماً (نخاع السلسلة الفقارية ونخاع العظام)، وعن الدماغ والعظام والمفاصل، وعن اللحم والعرقين، وعن الفم والأسنان، وجلد الهامة والشعر والأظافر.

فيمكن أن نميز، في التشريح الأفلاطوني، سلسلتين مستقلتين من التوسّعات، والأولى تتّظر إلى الأعضاء الرئيسية بمراعاة موقعها من الجسم بدءاً من عل. والثانية تبحث خصوصاً عن الأعضاء التي تمتّ بصلة ممتازة إلى وظائف الروح.

ويبدو، علاوةً على ذلك، أن التشريح هذا كلّه يستوحى فكريتين عامتين. وهو أولاً أن أفلاطون لا يتّبسط في التشريح لذاته، ولا نظراً إلى التطبيقات الطبيعية، مهما بلغت أهميتها في عينيه، ولكن خصوصاً ليوضح بدقة أوفي موقع أقسام الروح المختلفة، وعلاقات تلك الأقسام بالجسد؟ فيبرز التشريح

(٤) ثيُنِيس ١٥٧ ade ، تيمّس ٦٢ .

(٥) السفستي ٢٤٨ ، السياسي ٣٦٩ b ، a ، وهذا بالضبط معنى الكلمة أفتوكثئ اليونانية. وهي تعادل الكلمة اللاتينية indigena تماماً، وتعني لا سكان البلاد الأصليين فحسب، بل أهل الأرض النامون من قلب تربتها. (المغرب)

هكذا وكأنه علم لاحق بعلم النفس. وثانياً، وهذا ما كان في وسعنا أن نتوقعه، تسيطر على العرض برمتها أبداً دائماً اعتبارات غائية.

### ٣ - الغائية في بنية الجسم :

في التِّيمِس سلسلتان من التَّأْمَلَات مختلفتان تدور حول موضوع الغائية هذه.

١° - لما كان الجسم قبل كل شيء عجلة الروح (٦٩ e) أخما، لزمه أن يشمل تقسيم تمايل تقسيم الروح عينها. والحال أن الروح تحوي أولاً قسماً مائتاً وقساً غير مائت. فيقدم لنا أفلاطون العنق بمثابة «برُزخ» يفصل قسمي الجسد المقابلين الواحد عن الآخر ويصلهما، في آن واحد، الأول بالثاني (٦٩ e).

والروح المائة تقسم هي أيضاً في دورها إلى قسمين. وبين الجزئين من الجسم المعددين لإيوانهما، يقوم «حاجب» الغشاء الحاجز (69 e , a 70). وسوف يلاحظ المرء أن الفصل كامل بين روح التغذية والروحيين العلوبيتين، المعزولتين عنها بالغضارب الحاجز، في حين أن الاتصال يليث ممكناً عن طريق العنق، يبين الروح العاقلة والروح الغضوب، التي لا تبرح قادرة على سماع صوت العقل (a 70).

ومع ذلك يمكن أن ينشأ اتصال مضاعف غير مباشر، حتى بين الروح الدنيا والروح العاقلة. إذ يقع فعل في الواقع خصوصاً على القلب (70 b). ومع أن القلب قد جعل فوق الغشاء الحاجز، فهو يتصل بواسطة الشرايين بأبعد أجزاء الجسم، حيث ينطلق الدم ليحمل مشورات العقل. أضعف إلى ذلك أن ما يهيج الروح الغضوب من اضطراب يؤتي القلب حماوة، فتبرد الرئة، وتكون له في الوقت نفسه بمثابة مَسْنَد رفاس يمكن القلب أن يتکئ عليه ويقفز ليعاد مكانه (d ٧٠).

ويحدث الاتصال الثاني غير المباشر عن طريق الكبد، عضو الروح الشهوانية (ad). وتبدو روح الرغبة والشهوة، المتبطة، بين الغشاء الحاجز والسرة، غريبة اغتراباً تماماً عن العقل. ولكن الكبد، وهو مقرها الرئيسي، له خاصية عكسِ الصور الواردة من العقل، على سطحه الأملس، اللامع. ولا يشير أفلاطون إلى أسلوب ذلك «العكس»، ولسبب ما أحجم عن تلك الإشارة. إلا أن العكس يفرض أن صوراً تطلق من المنطقة العليا و تستطيع أن تخترق سدَّ الغشاء الحاجز وأن تلتج الجوف نفسه. أما الطحال فمهما تتنظيف الكبد، بجرف ما قد يلطخه من أدران (٢٢).

ويتوقف مجال سيطرة الروح عند السرة. وتحت السرة لا يبقى سوى تضاعيف الأمعاء الملتفة بعضها حول بعض، والمائلة أسفل الجوف. غير أن الأمعاء نفسها توازن نشاط العقل. ألم يُنط بها أن تحفظ بالغذاء فترةً من الزمن كافية لتصدِّ احتياجات الجسم، في كراتها الغير المنقطعة، عن إزعاج العقل إزعاجاً متواتراً جدًا في ممارسة أعماله؟ فلا يقدر المرء أن يتصور تشريحها وعضووية نسبتها فيها الأفكار الغائية نشوياً أو فر وائم.

٢ - إن الروح متحدة بالنخاع وقد تثبتنا من ذلك قبلاً. فالنخاع والدماغ هما الأوصال التي تشدّ بها الروح وتؤسر (d). والروح مرتبطة بها كما ترتبط عيناً خطوط الطول بوشيعة العالم المركزية، في كتاب الجمهورية (١٠: ٦١٦ cd). والنخاع، وهو أصل المني أيضاً (٧٣ c و ٧٤ a) يشمل مادة الدماغ ومخ العظام. وأفلاطون يخلط بين مخ العظام وبين محور الجهاز العصبي الفقاري. فتركيب النخاع إذن يختلف عن تركيب أي قسم آخر من أقسام الجسم، ويشبه تركيب الكواكب. ويردنا أفلاطون لتفسيره إلى تأمل المثلثات البدائية (bc)، ويبيغي أن يلقننا أن النخاع قد صُنِع من مثليات في غاية النعومة، كأن جوهر النخاع أوفر كمالاً من جوهر العناصر نفسها.

وقدر رُكّب النخاع منذ الأساس، طبقاً لنسب معينة، تفسّر فوارق الأنواع اللاحقة (٧٢). وهو يؤلف كتلة كروية هي الدماغ. وسلسلة من القطع المستديرة المستطيلة هي النخاع الفقاري. ويوجد النخاع أخيراً داخل العظام. وإذا إن النخاع هو أداة الروح الخاصة، فقد حظي بجهازي وقاية منظمين جداً.

أولاًً لقد سُلح سلاحاً عظيماً صلباً (de ٧٣)، مستديراً متصلةً حول الدماغ، متفرعاً إلى أقسام، وهي الفقرات، حول النخاع الفقاري، ومتخذًا في الأعضاء أشكالاً عظيمة متنوعة. ودور العظام الرئيسي هو أن تحمي النخاع (74 a). ولذا لاق أن تكون مادتها لا تقبل الفساد. وقد بلغ الآلهة إلى هذه النتيجة بصهر العظام على دفعات متتالية في النار والماء (73 e). هذا، وإن مادة العظام نفسها تحوي كمية نسبية من النخاع، لتضمن دونما ريب التصادف أكبر بين العظام والنخاع. أخيراً ربطت العظام بتفاصيل تمكن الجسم من التحرك (ad ٧٤).

ثانياً كل تلك الأجزاء غُلت باللحم (74 cd). واللحم له ثلاثة وظائف رئيسية. فهو يحفظ حرارة الجسم ثابتة، بفضل ما ينطوي عليه من رطوبة أو أخلاق خصوصاً، يتالف منها العرق. واللحم يحمي المفاصل ويمنع نخر العظام في بالاحتاك (74 b)، واللحم أخيراً يقوم بدور المنضدة، ويحول دون تهشم العظام في السقطات (74 b). وأفلاطون يلاحظ بصورة عابرة أن حساسية أقسام الجسم هي في نسبة عكسيّة بالنظر إلى العظام وإلى اللحم الذي يغشّيها. وهذه الحساسية تبلغ ذروتها في الرأس الذي تحمييه عظام رقيقة لا يكسوها اللحم. وهي ضعيفة في الأعضاء حيث العظام الثقينة يغشّيها لحم كثيف (75 bc). والشعر يوفر للجمجمة حماية خاصة. ففي كل الحوار يقتصر الوصف التشريحي على أزهد التفاصيل. وكل ما يأتي على ذكره منها يستغلّه أفلاطون لتفسیر غائية صرفة، أحياناً صبيانية، وغالباً عميقه، وبين الفنية ترافقها أصواتاً مذهبة كأنها من عالم الغيب.

#### ٤ - تنسيق المسائل المتعلقة بعلم وظائف الأعضاء :

علم العضوية الأفلاطוני برمتّه مداره وظيفتا الغذاء والتنفس. وبهما يربط أفلاطون بحث الدورة الدموية. فإذا كان المبدأ بسيطاً، لأن الغذاء والتنفس يسعيان إلى غاية واحدة هي إنتاج الدم (80 e 81 a)، فتفاصيل العمليات متداخلة جداً. وإن حكمنا في الموضوع ونظرنا في حكمنا إلى وفرة الاستعارات التي يلجأ إليها أفلاطون وغموضها، تثبتنا أن الفيلسوف لا يسيطر ملء السيطرة على موضوعه. فهو يتعذر ويرتكب، ولا ريب، بسبب وهن معلوماته التشريحية.

#### ٥ - العروق الكبيرة:

فهو لا يميز فعلاً تميّزاً واضحاً بين المسالك التنفسية والمسالك الدموية والمسالك الهضمية. ويبدو أن وصفها العام ينطبق على هذه أو تلك على السواء. وهو وصف مقتضب مبهم. فيبين اللحم والبشرة مجريان ظهريان كبيران، الواحد واقع إلى يمين العمود الفقاري والآخر إلى يساره (de ٧٧). وفروع هذين المجريين تتصالب على مستوى العنق. فهل الكلام عن الأبهر واللوتين؟ غير أن هذين العرقين لا يتصلان في العنق. أو هل يدور حول المريء (أي البلعوم) وحول القصبة الرئوية؟ ولكن أفلاطون لا يجهل أن هذين المجريين واقعن الواحد خلف الآخر، وليس على جانبي السلسلة الفقارية. وهل الكلام عن الأوردة والنوابض؟ ولكن عرض نظرية التنفس وهو يلي العرض السابق، يغدو عندئذ مستحيل الإدراك.

#### ٦ - التنفس والغذاء.

إن التنفس والغذاء في نظرية أفلاطون وظيفتان مرتبطتان الواحde بالآخر ارتباطاً وثيقاً. وتُفسران على الطريقة الآلية الصرف نفسها. فكيف

تستطيع العناصر الغذائية، بعد ولوج الجسم، أن تُحتجز فيه؟ وإن هذه العناصر تنتج حتماً عن التراب والماء (ab 87)، لأن جسيمات الهواء والنار الصغيرة جداً، إذا دخلت الجسم تخرج منه حالاً وتترشّح خلال اللحم حتى العظام(87 d و 79 c). بيد أن حركة الهواء والنار المتواصلة، التي يوفر ويحافظ عليها التنفس، هي تفسّر لنا التغذّي نفسه.

## ٧ - مجرى التنفس الغشائية ومجاري التنفس الغازية:

يميّز أفلاطون بين مجرى التنفس والغذاء الغشائية أو الليفية - ولهذه واقع تشريري - وبين المجرى الغازية التي يمكنها أن تتطبق انتظاراً دقيقاً على الأولى، ويمكنها أيضاً أن تفارق تلك المجرى إذا دعت الحاجة وأن تخرج من الجسم إلى حين. إن هذا التمييز يجعل نظريته كلها في غاية الغموض.

فلتأمل «المجوف الأعلى» بين الرأس والحجاب الحاجز. إننا نستطيع أن نرى فيه مجريبين مكوّعين، ينحدر أولاًهما على مستوى تجاوير الأنف، والثاني على مستوى حنّية الحلق. وهذا المجريان يتركبان من هواء ونار - أي إنّهما من غاز - . ولكنهما يقتربان بتعاريف المجريبين المنظورين الحلقوم والبلعوم.

ويتشعب الأول متخذاً هيئة مذرى له فرعان. وقد يميل المرء لأول وهلة إلى الاعتقاد أن ذلك المذرى يقابل فرعى القصبة الرئوية. غير أن هذا الظنّ بعيد عن فكر أفلاطون. إذ إن الله يحدّر في الواقع أحد الفرعين إلى الرئة، فيتبع هذا الفرع شعاب القصبة الرئوية (الشعاب الغليظة)، ويُحدّر الآخر إلى «المجوف الداخلي» بإزاء الشعاب. وبالتالي فرعاً مجراناً الأول هما من جهةِ القصبة الرئوية، ومن جهة أخرى المريء، الذي ينفصل عن القصبة تحت اللهاة.

ثم إن هذين المجريين ينفرّعان إلى أطراف الجسم، في المجوف الداخلي، على غرار دالية من قصب (cd ٧٨). وهم لا يقابلان المجاري التشريحية. فهما أولاً يتّلّفان لا من لحم وعظام بل من هواء ونار. وعلاوة على ذلك، ليس من تماثل كاملٍ بين هذين المجريين والمجاري الغشائية، حيث ينسبان. لأن لهما خواص فريدة: فإن حافظ الجهاز الناشئ عنهما جملةً على شكله الذاتي إلى حدّ ما، فهو يبلغ من الليونة مقداراً كافياً ليتجاوز المجاري الغشائية دون أن يذوب فيها، وليلج في الجسم عن طريق الفم والمنخرین، وليخرج منه ماراً بنفس الطريق. لا بل يستطيع بسبب دقة العناصر التي يتركب منها أن يخرق اللحم والجلد ويتسرب هكذا خلال الجسم (d ٧٩ c ٧٨).

أخيراً يتركب هذا الجهاز الغازي من جزئين: غلاف أو حاجز خارجي مصنوع من هواء، نظير الأقسام المكوّنة القائمة فوق اللهاء، ومحتوى مصنوعٌ من نار. والحال أن من خواص النار أن تجتاز كلّ الأجسام حتى الهواء فالنار المحتوأة في المجاري الهوائية يمكنها إذن أن تجتاز حواجز تلك المجاري دون أن تجرّها معها. وسوف يفسّر لنا أفلاطون التنفس واستساغة الغذاء بواسطة هذا الجهاز.

## ٨ - عملية التنفس:

فعل التنفس ينطوي على أطوار ثلاثة.

### ١ - الزفير:

يُسّفر الطور الأول، وهو الزفير بخواص العناصر العامة، لاسيما النار. فالنار المحتوأة في النسمة المستنشقة، والمحتجزة في الجسم، تسعى إلى الخروج منه لتحق بالنار الخارجية (a d e ٧٩)، فتجرّ معها من الداخل إلى الخارج جهاز التنفس الغازي برمته. وهكذا في كلّ زفير يخرج الجهاز

التنفسيّ (الغازي)، من الفم والمنخرین وينتشر في الجو الخارجيّ. ولا بدّ أن نلاحظ أنّ أفلاطون يعدّ الزفير فعلاً أولياً. ولا يعبأ بحركات الصدر.

## ٢ - التنفس الجلدي:

عندما يلج جهاز التنفس الغازي الجوّ يضغط الهواء الخارجيّ في جوار الرأس. وهذا الهراء يضغط في نوبته الهواء المجاور، إذ ليس من فراغ. والضغط ينتقل دائرياً إلى كل طبقات الهواء التي تحوط الجسم. والحال أن الهواء الخارجي عندما يُضغط على هذه الصورة يبحث عن منفذ، فينفذ الجسم، لا عن طريق الفم والمنخرین هذه المرة، بل خلال البشرة واللحوم (٧٨، d، e). والهواء الممتصّ على هذا النحو بارد. فيدأ بملامسة اللحم، وينزع من ثمة إلى الصعود. فيخرج إنّ خلال اللحم، ويحدث في الهواء الخارجيّ ضغطاً ثانياً يخالف باتجاهه الضغط الأول.

## ٣ - الاستنشاق:

وهذا الضغط الثاني يدفع الجهاز التنفسيّ (الغازي) من جديد، - وكان قد خرج من الفم والمنخرین - فيضطرّه إلى الدخول من حيث خرج (d، e). فالتنفس الجلدي إنّ في نظر أفلاطون هو طور متوسّط ضروري بين زفير يليه استنشاق. ومبدأ التنفس الرئوي هو واحد بالذات في زعمه. فهو دوماً حركة العنصر الحارّ في اندفاعه إلى مكانه الخاصّ (٧٩، a b، ٨١). وما هو أوفر غرابة في كل هذه النظريّة إفحام جهاز التنفس الغازي، ذلك الجهاز الذي يقترب بتعاريف المجرى ويمكنه أن يخرج من الجسم دون أن يفقد شكله الذاتي. وهذه الفرضيّة انفرد بها أفلاطون. وهذا ما يؤكده لنا في إلحاد مؤلف كتاب التنفس.

فهو يقول إن نظرية أفلاطون تخالف جميع نظريات العلماء الأسبقين، نظير نِمُوكْرُتُس وَأَنْكَسْغُورْس وَأَمْبِنْكْلِيس<sup>(١)</sup>. وقد ارتكب أفلاطون خطأ لا يفسر، عندما افترض، خلافاً لكل ما يقارب الحقيقة، أن الزفير يسبق الاستنشاق: «عندما تخرج الحرارة عن طريق الفم، يقول أفلاطون، يلج الهواء الخارجي خلال اللحم ذي المسام، ويشغل المكان الذي خرجت منه الحرارة، إذ ليس من فراغ... ثم يخرج هذا الهواء من جديد، بعد أن يسخن هو أيضاً، ليعاد مكانه. ويطرد ثانيةً دائرياً عن طريق الفم، الهواء الساخن الذي سبق وخرج... والنتيجة لمن يزعمون هذا الزعم، أن الزفير يسبق الاستنشاق. والحال أن الأمر على عكس ذلك<sup>(٢)</sup>».

#### ٩ - عملية التغذية والدورة الدموية:

إن ظاهرة التنفس مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بظاهرة التغذية (d). لأن النار عندما تلج «المجوف الأسفل»، مع جهاز التنفس (الغازي)، ما بين الغشاء الحاجز والسرة تقسم الأطعمة الموجودة هناك إلى أجزاء صغيرة. فإن النار على ما ذكر، لها الخاصة تقسيم كل الأجسام. ثم ترتجي النار تلك الأجزاء الصغيرة في صعودها، وتدفعها إلى المجاري الدموية، وتوزعها على الجسم برمتها، طبقاً لسنة تقارب الشبيه من الشبيه (e، ab ٧٩، ab ٨١). والدم، هو مبدأ تغذية الجسم، ينشأ على حساب تلك الأجزاء حيث يسود اللون الأحمر. وتحصل استساغة الغذاء بفعل علل آلية محضة. إذ تقابل كل كائن حي مثاثات بدائية متعددة متميزة. ورؤوس تلك المثلثات أحد في الشباب. ثم تهترى مع العمر وتهاجم الأطعمة بعزم متضائل (b ٨١).

Empedocle. Fr, 100. Vorsokr, 1/3, p. 258. (١)

Ps. Aristote .De Respiratione . 5. 472 b. 6 : 13- 19 et 21. 480 a. 16 et sq . (٢)

ويؤكِّد لنا أَفلاطُون أنَّ الدَّم لا يَبرُح في الجَسْم، وأنَّ المَجَارِي تَقْوِيم بدور قَنوات رِي. وقد يَتَوقَّعُ المرءُ أنْ يَخْضُعُ هَذَا الْجَرِيَانُ لِهَرْكَاتِ جَهَازِ التَّفْسُ. وَمَعَ ذَلِكَ يَكْتُفِي أَفلاطُونُ بِأَنْ يَؤكِّدَ لَنَا أَنَّ الدَّم يَتَحرُّكُ فِي الجَسْم حَرْكَةٌ تَشَبَّهُ بِالْحَرْكَةِ الَّتِي تَدْفَعُ الْقَبَّةَ السَّماوِيَّةَ (٨١<sup>a</sup>). غَيْرَ أَنَّ هَذَا كُلُّهُ لَا يَمْنَعُ أَنْ يَنْطُوِي التِّيمِيسُ عَلَى أَوْلَ مَحاوْلَةٍ لِعَرْضِ نَظَرِيَّةٍ تَفَسِّرُ الدُّورَةَ الدَّمْوِيَّةَ.

#### ١٠ - مَصَادِرُ عِلْمِ الْحَيَاةِ الْأَفلاطُونِيِّ :

إِنَّ عِلْمَ التَّشْرِيعِ وَعِلْمَ الْعَضْوِيَّةِ هُذِينَ يَخْتَلِفُانْ بِرَمْتَهُمَا اخْتِلَافًاً وَافِيًّا عَمَّا نَجَدَهُ مِنْهُمَا فِي الْمَجْمُوعَةِ الْهِبْكِرَاتِيَّةِ وَفِي تَأْلِيفِ أَرْسَطُو، كَمَا يَخْتَلِفُانْ أَيْضًا عَمَّا نَجَدَهُ مِنْهُمَا عِنْدَ الْعُلَمَاءِ السَّابِقِينَ عَهْدَ سَقْرَاطَةِ فَعَلَى وَجْهِ عَامٍ تَبَدُّو مَعْلُومَاتُ أَفلاطُونَ التَّشْرِيعِيَّةِ نَاقِصَةٌ جَدًّا، وَأَقْلَى ضَبْطًاً وَدَقَّةً بَكْثِيرٍ مِنْ مَعْلُومَاتِ الأَطْبَاءِ مُعَاصرِيهِ أَوْ سَابِقِيهِ.

وَمَعْلُومَ أَنَّ الْهِيَكَلَ الْعَظِيمِ وَالْمَجَارِيَ الدَّمْوِيَّةِ الرَّئِيْسِيَّةِ وَالْعَضْلَاتِ كَانَتْ مَوْضِيَّةً وَصْفَ صَحِيحٍ، مِنْذَ الْقَرْنِ الْخَامِسِ (ق.م.)، وَأَنَّ الأَطْبَاءِ الْبِلْوَانَ مَارَسُوا مِنْ عَهْدِ بَعِيدِ التَّبْصِيرِ وَالتَّشْرِيعِ. بَيْدَ أَنَّ مَنْ يَطَالَعُ كِتَابَاتِ أَرْسَطُو فِي عِلْمِ الْحَيَاةِ، تَخَفَّفُ وَطَأَةُ قَسوَتِهِ عَلَى أَفلاطُونَ. فَأَرْسَطُو لَا يَمْيِّزُ أَكْثَرَ مِنْ مَعْلَمَيْهِ بَيْنَ الرَّئَتَيْنِ<sup>(١)</sup>، لَا بَلْ يَؤكِّدُ صِرَاحَةً أَنَّ جَهَازَ التَّفْسُ لَيْسَ عَضْوًا مَزْدُوجًا<sup>(٢)</sup>. وَهُوَ يَمْيِّزُ جَيْدًا بَيْنَ الْمَرِيءِ وَبَيْنَ الْمَجَارِيِ التَّفَسِّيَّةِ. وَلَكِنَّهُ نَظَيرَ التِّيمِيسِ يَقْبِلُ أَنْ يَدْخُلَ إِلَى الرَّئَةِ (٧٠<sup>c</sup>). لَا بَلْ يَتَبَنَّى عَدَةُ فَرَضِيَّاتٍ يُشَيرُ إِلَيْهَا أَفلاطُونَ.

(١) أَرْسَطُو، أَعْصَاءُ الْحَيَوانَاتِ ٣: ٦ وَ ٧.

(٢) ن. م. ٣: ٧: ٦٦٩<sup>b</sup>، ١٣.

فنحن نلقى عنده أيضاً التشبيه بين جهاز المجرى الدموي وبين جهاز رئي البساتين<sup>(٣)</sup>. وتوارد التمايز المستعملة يثبت لنا أنه استوحى التيمئس مباشرة. وكذلك ينطوي التيمئس (٢٥) على شرح غريب لنمو الشعر: إن صانع الجسم البشري قد نقش بشرة الجمجمة بتقوب كثيرة يسري منها الخلط الدافئ. ومن هذا الخلط الخارج في بطء من المسام، الجزء الأقل ميوعة يصده الهواء المجاور فينكفي عائداً إلى تحت الجلد ويضرب فيه جذوره (٢٦). ونحن نعثر على شرح مماثل مع بعض الفوارق، في مقطع طويلٍ من كتاب مولد الحيوانات<sup>(٤)</sup> لأرسطو.

فأمور مجهولة كثيرة مشتركة بين أفلاطون وأرسطو. فهما مثلاً لا يميزان لا هذا ولا ذاك، بين العضلات واللحم والأطناب. لا غرو أن علم التشريح وعلم العضوية هما أكمل عند أرسطو بكثير، ولا سبيل للمقارنة وبين أستاذيه، إلا أن الاتجاهات في التعليمين لا تتبادر كثيراً.

وأن يكون أفلاطون صاحب الأبحاث التشريحية المعتمد عليها في التيمئس، أو أن يكون قد استفاد من أشغال نفذت في مدرسته، أو قام بها سقستيونيون معاصرون، وهذا كله فرضية لا تنطوي على شيءٍ غير معقول، بعد ما أعلمنا دراسات ديل عن نشاط الأفلاطونيين العلميَّ.

### البحث الثالث: نظرية الإحساسات

إن نظرية الإحساسات تحتلَّ في التيمئس مكاناً مستغرباً، فهي تلي نظرات عامة إلى تركيب الأجسام الحية، وتسبق، خلافاً لما أنسنا من ترتيب،

(٣) التيمئس ٧٧: «نظير الأقنية في البساتين». أعضاء الحيوانات ٣: ٥: ٦٦٨، «تشعب المجارير في البساتين إلى أقنية كثيرة».

(٤) ٢: ٧٨٢، ٢٥: الخ...

بحث التشريح والعضوية، وهذا التخطيط تملّيه على أفلاطون مشاغله الغائية، إذ إن وظيفة الإحساس ميزة من مميّزات الكائنات الحية. وخلافاً لما سوف يفعل أرسطو، لا يعطي أفلاطون شرحاً عاماً عن الإحساسات، بل يكتفي بأن يدرس تباعاً الحواس الخمسة أي حواس اللمس والذوق والشم والنظر والسمع. وكما لاحظ ثوفِرستُس ذلك، ليس درس أفلاطون مفصلاً إلا بقصد النظر والسمع<sup>(١)</sup>.

## ١ - الرؤية :

أن عنصر النار هو الوسيط الضروري للرؤية. وهو يعمل على ثلاثة أوجه مختلفة، كما يلاحظ ذلك أرشِه هاند وبير<sup>(٢)</sup>. فأفلاطون يميز:

١ ) نار الرؤية المحتواة في جرم العين، والمتدفقة منه، عندما ترتفع الجفون، وكأنها تيار متواصل (٨٢ b).

٢ ) النار الخاصة بكل شيء مرئي، والبادية بهيئة اللون. أنها «محسوس» الرؤية الحقيقي.

٣ ) نور النهار. وبدونه تبقى الأشياء عموماً، ولو مضيئاً، غير مرئية (ن.م.).

ولا يذكر ثوفِرستُس سوى الصنفين الأولين من النار. ولكننا نجد في نص من الجمهورية (٦: ٥٠٨ c) تمييزاً هو نفس تمييز التيميس. ولا يأتي في موضع ما على ذكر الصور التي تتكون في العين، ولا ذكر الأشياء المشعة التي تثبت نيرة مرئية حتى في الظلام.

De sensibus . Doxogr. p. 500 . 8 . cf. J. A. Beare . Greek Theories of (١) elementary cognition . p. 141.

(٢) ن.م. ص ١٤٠ - (٣) كتاب الآراء لثوفِرستُس، ص ٥٠٠، ٩، ١١ - ١٢.

ونظرية الرؤية في الشكل الذي يضيفه عليها التيمئس، ليست النظرية عينها التي تبرز في حوارٍ ميُنْ (٦٤)، والمردودة إلى غُرغِيسَ وربما إلى أمْبُذْ كُلِّيس، على ما بين ديل<sup>(٤)</sup>. وفي كتاب الحواس (ف ٥ و ٩١) يعرض لنا تعليم أفلاطون بمثابة حلٍ وسطٍ بين فرضيتين متعارضتين. فالبعض (ومنهم ربما الْكَمِيَّن) يشرحون الرؤية بمجرد تيار ينبعث من العينين ويُسلِّط على الأشياء. وغيرهم (أي ربما الذريون) يقلُّون، على عكس ذلك، (بتيار) ينبعُ من الأشياء ويُسلِّط على العينين. وأفلاطون يفرض لقاء تيارين ضوئيين مختلفين، ينبعث الأول من العينين والثاني يصدر عن الأجسام المنظورة وكان قد افترض هذه الفرضية، عندما كتب الجمهورية وحوار ثيُتِّيسُ.

إن تلك الفرضية تشمل في الحقيقة صعوبات كبرى، لم توفق الشروحات إلى تدليلها. إذ يبدو في الواقع أن فعل الرؤية يتم ليس فيما في العين، ولكن خارجاً عَنَّا في الجسم «جسم الرؤية»، وهو بمثابة اسطوانة أو دقة من نور، ينطلق من العينين، ويلقى على مسافة منهما، النار الصادرة عن الأشياء. «وجسم الرؤية» هذا يماثل بعض المماثلة «جسم التنفس» أو جهازه الغازي، الذي أتينا من قبل على وصفه.

وهذا ولا يفسر لنا أفلاطون لا الطريقة التي يتبعها النور ليتدفق من العين تدفقاً متواصلاً دون أن ينضب، ولا شروط لقائه النور المنبعث من الأشياء ليندمج فيه. وما هو دور ضياء الشمس من جهة أخرى في الرؤية؟ حسب أسطورة الجمهورية ليس للأشياء نور خاص، بل كل ما هناك أنها تعكس نور الشمس . فهل تعليم التيمئس هو نفس التعليم؟ إن أفلاطون لا يبيّن – لنا هذه القضية. غير أن سكوته هذا لا يعني أنه وقف من هذه القضايا موقف الشك، على ما زعم ابن انطل<sup>(٥)</sup>.

Sitzungsber. Der Konigl. Preuss. Akad. Der Wiss. (٤)

Zu Berlin. XIX 1884. p. 343, 349. – Aristoteles Farbenlehre. P. 26- 57. (٥)

## ٢ - المرايا :

سوف نلفت النظر إلى ميزات خاصة في نظرية أفلاطون. إن فيلسوفنا يحاول أن يشرح لنا انعكاس الصور في المرايا، والوهم المماثل الذي يحصل عندما ننظر إلى الشيء ورأينا إلى أسفل. ولا يلتفت في شرحه إلى رؤية العينين، ولكنه يعتبر جسم الرؤية بمثابة قضيب مستقيم، ولا يخلو من بعض الكثافة، فيه قسم أيمن وقسم أيسر. ويفسر أفلاطون انعكاسات الصورة البصرية بتقلبات الشيء النسبية ومصدر جسم الرؤية. إلا أن النص الغريب المتعلق بالمرايا المقررة، يجعلنا نفترض أن أفلاطون كان قد استشفَّ مبادئ علم الضوء والبصر الهندسية. فبها يشرحون اليوم انعكاس الصور بتناظر الأشعة وتصالبها.

## ٣ - الألوان :

إن أفلاطون يميز مراراً بين الشكل واللون. ولكنه لا يبحث إلا عن رؤية الألوان، دون رؤية الشكل ونحوه الشيء.

وفي رأي أفلاطون أربعة ألوان أساسية: الأسود والأبيض، واللون الوضاء المتألق لللامع<sup>(١)</sup>، وأخيراً الأحمر وهو التماع الأشعية ذات الضياء المعتمد في ماء العين<sup>(٢)</sup>. فيعتقد إذن أن الأسود والأبيض وكذلك «اللامع» هي صنوف اللون<sup>(٣)</sup>. أما الأحمر فيبدو أن ليس له سوى حقيقة نسبية، إذ يتولد لا في «جسم الرؤية»، بل في العين ذاتها. ومن ثم يتهيأ لنا أن أفلاطون قد ضم نظريتين في الرؤية مختلفتين، دون أن يدمج الواحدة في الأخرى.

(١) راجع فيذن ١١٠ .cd

(٢) التيمئس ٦٨ .c

(٣) ٦٧ c و ٦٨ e، ثيتيش ١٥٣ d، الجمهورية ٧: ٥٢٣ d، فيلفس ١٢ e، ابرُتغورس ٣٤٦ d، ٣٢١ .d

والألوان التسعة الرئيسية الأخرى تنحدر من هذه الألوان الأساسية الأربع بامتزاجات يصفها لنا أفلاطون. وليك تلك الألوان: الأصفر الذهبي والأرجواني، والأسمر الفاقع، والأسمر الفاتح، والأغبر، والأصفر الفاهي والأزرق السماوي، والأخضر المشرب زرقة، وأخيراً الأخضر.

ولا تقابل هذه المزاجات المشار إليها مزاجاً الأنوار الملوثة في علم الضوء الحديث. فيبدو أن أفلاطون - وكذلك صاحب كتاب الألوان المنسوبة نحلة إلى أرسطو - ينكر بمزاج واقعية، تشبه ما يستعمله منها الرسامون والصباغون.

أما النظرية التي يعرضها أرسطو، في كتاب الأحداث الفلكية، بصدق قوس قزح، فهي تختلف بعض الاختلاف عن النظرية السابقة. فأرسطو يعرف ثلاثة ألوان أساسية: أحمر قانيء، وأخضر زاهٍ، وأرجواني<sup>(٤)</sup>. ولا يذكر أفلاطون إلا هذين الأخيرين. أما الأحمر القاني، فلا يأتي على ذكره إلا في حوار تيمئس اللوكري<sup>(١٠١ e)</sup>. وتختلف كل هذه الألوان في نظر أفلاطون، لا لأنها مشربة، بل لأنها صافية صفاء أوفى أو أقل<sup>(٥)</sup>. فأجمل أبيض ليس الأبيض الحاوي أوفي كمية من البياض، بل الأبيض الأقل مزجاً.

أخيراً يعترف أفلاطون أن هناك صلة بين بعض الصفات في الأشياء وبين لونها، وأن هناك ألواناً طبيعية، خاصة ببعض المواد المرة<sup>(b ٨٣)</sup>. والأحمر هو لون طبيعي في الدم<sup>(e ٨٠)</sup>. وقد يتوصل المرء على هذا المنوال إلى اعتبار الألوان نفسها نظائر مواد قابلة أن تمثل في المزاج. راجع على هذا السبيل الفقرة<sup>(d ٧٤)</sup>. من هذا الحوار.

فكيف نوفق بين هذه الإشارات وبين مقطع ثيتيتس<sup>(d ١٥٣ e)</sup> وما يليه، حيث يبدو أن الألوان توفر لنا أنصع مثال على نسبة الإحساسات؟ ذاك أن

(٤) (٢ : ٣ : a ٣٨٢ ، الخ).

(٥) فيلفس ٥٣ c و ٥٢ ab.

أفلاطون ربما يعرض لنا، في حوار ثيتيتس، لا تعليماً شخصياً ونهائياً في موضوع الألوان، بل رأياً من الآراء ابدها غيره من المفكرين، وأحب أن يستغلّه موقتاًريثما يهيء نظرياته الخاصة.

#### ٤ - السمع :

إن الدرس السمع أكثر اقتضاباً عند أفلاطون. وهنا أيضاً نلاحظ أن معلومات التيمئس تتفق إجمالاً مع معطيات الحوارات الأخرى: حوار خرميدس وثيتيتس والسفستي<sup>(١)</sup> فكما أن اللون هو غرض الرؤية، كذلك الطنين هو غرض السمع. وقد لاحظ أحد النقاد أن كلمة فني الصوت تُستعمل بمعنى عام وتدل على كل ضرب من الضجيج أو القرقة<sup>(٢)</sup>.

والتيمئس يحدد الطنين أو الصوت تحديداً يثير الاهتمام: «إن الصوت هو اختلاج ينقله الأثير خلال المسمعين إلى الدماغ فالدم. ومن هناك ينتشر حتى الروح. والحركة الناشئة عن هذا الاختلاج البادئ في الرأس والمنتهي في الكبد هو السماع»<sup>(٦٧)</sup>. ويلخص ثوفيرستس هذا التعريف بهذه العبارة: «صدمة ينقلها الأثير فالدماغ والدم خلال المسمعين إلى النفس» (رأي ٥٠٠: ٤). وكلمة أبلغى التي يعمد إليها أفلاطون ليعلن تلك الصدمة، يجب أن لا تحملنا على الظن أن الفيلسوف توهّم الطنين كارتاج الأثيري<sup>(٣)</sup>. لا بل يبدو لنا أنه يعتبر الصوت البشري، وهو يثير اهتمامه بوجه خاص، يعتبره بمثابة عجلة للفكر وحقيقة تداني الكائنات المجردة<sup>(٤)</sup>. وسوف يؤكّد النقاد فيما بعد أن أفلاطون قد عَدَ الصوت حقيقة لا جسم لها.

(١) خرميدس ١٦٨ d.

(٢) أثيتيس ٤: ١٦؛ (رأي ٤٠٦ ٢٨ a)، ٤: ٩؛ ١٠ (٤٠٧ ٢٢a)، ٤: ٢٠ (رأي ٤٠٩ ٢٥ a): ثوفيرستس، في الحوار ٦ (رأي ١٤ ٥٠٠).

(٣) ببير م. م. ص ١٨٠ - ١١٠.

(٤) رأي ٤٠٧ ٢٧ a؛ ٢٥ a، ٥٢٥؛ ١٧، رَأْسَطُو، في النفس ٤٣٠ b.

وعلى كل حال، فالعملية التي يصفها الفيلسوف غريبة. إذ لم يتدخل الكبد فيها؟ لأن الطنين الجهوري جداً يهزّ الجسم حتى في أعمق أجزائه؟ أليس الجواب بالأحرى أن الكبد، وهو عضو الإنماء بالغيب، مكلف بقبول كل صور الحقائق العلوية؟

## ٥ - الذوق :

يعرض لنا أفلاطون بشان تذوق مختلف الموارد نظريتين متباينتين بعض التباين.

وتبدو أولاهما آلية صرفة. فأخشن قسيمات الأجسام تؤتينا المذاقات القابضة والتي تقل عن تلك خشونة تؤتينا المذاقات الفجة. والقسيمات تحدث في الفم فعلاً منظفاً مطهراً لها طعم مالح. والقسيمات المنظفة غاية التنظيف حتى إتلاف الأنسجة، تسمى مُرّة. والتي تتبع في حرارة الفم وتتشَبَّه في المنخرین تدعى حادة. والتي تحدث تخمراً يقال عنها مزة، ويدعون أخيراً عذبة القسيمات التي تصقل أرداد اللسان. فهناك إذن سبع مذاقات أساسية، يعرضها ثُوفِرْسُس في جلاء كبير، أخذًا عن التيمئس<sup>(١)</sup>.

إلا أن أفلاطون يضيف إلى هذا التفسير الآلي، نظرية كيميائية حفظ منها أرسطو لبها<sup>(٢)</sup>. ولا يمكن المذاقات أن تتشَأ وتنمو إلا في السوائل المائلة إلى التبخّر أو التحلل. فسيبحث أفلاطون إذن عن المذاقات وعن خواص السوائل معاً. وسوف تتمثل له الماویات المختلفة ذات المذاق والطعم بمثابة أصناف من الماء. وسيقف منها تيمئس اللوكري نفس الموقف<sup>(٣)</sup>.

(١) في الحواس ٨٤.

(٢) بيئر م. م. ص ١٧٣ -

(٣) التيمئس ٦٥ de، والتيمئس اللوكري ١٠٠ e -

تكثر الملاحظات ذات المغزى في الصفحة المقطعة لحاسة الشم. بما أن كل رائحة تتضمن على عملية كيميائية تماثل عملية التخمر أو التبخر، فال أجسام الأولية لا رائحة لها. ويقول أرسطو هو أيضاً أن العناصر غير رواحة (التيمنس ٦٦ d، ٦٧ a): ويتكلم أفلاطون عن العطور، كلام رجل يحبها. ويؤكد في الجمهورية (٥٨٤ b) وفي حوار فيلس (٧١ b) أن الشم هو الحاسة التي تؤتينا أنقى المذاقات.

## ٧ - اللمس

كلام أفلاطون في اللمس وجيز جداً. وهو يربط باللمس ما قد ندعوه الحس الباطني والحس الحراري. وعضو هذه الإحساسات المشترك هو اللحم. وهذا ما سوف يردّه تيمِس اللوكري وثُوفُرَسْتُس<sup>(١)</sup>.

## ٨ - الحس المشترك

إن رأي أفلاطون في الأرواح أو النفوس الثلاث، الحالة في أقسام مختلفة من الجسم، تمنعه فيما يبدو من الكلام عن حس مشترك. وقد لاحظ غلينس هذا الأمر من عهد بعيد، ولفت إليه النظر من بعده بيئر<sup>(٢)</sup>. ومع ذلك فأفلاطون يقول إن في الدماغ مركزاً تأتي المشاعر الحسية وتتجمع فيه<sup>(٣)</sup>. ويبدو أن بعض الإحساسات العنيفة عنفاً خاصاً يمكنها أن ترقى إلى الدماغ، وإن تؤثر فيه مباشرة، كالروائح الحادة والمذاقات القابضة<sup>(٤)</sup>.

٧ - (١) التيمِس ٦١ d، ٦٤ a، ثُوفُوس: في الحواس، ف ٥.

٨ - (١) غلينس، الرأي ٥٠٥، ٥٠٩، بيئر م. م ص ٢٧٥ - ٢٧٠.

(٢) التيمِس ٦٤ ac، فيلس، ٣٣ d، ٣٤ a، ٣٩ bd، شيتتس، ١٥٦ a، ١٨٤ d، ١٨٥ a.

(٣) التيمِس ٦٦ c، ٦٥ d، ٦٧ a.

والحال أن الدماغ هو مقر العقل، والعقل وحده قادر أن يعرف الإحساسات وأن يميز بين الأشياء. فالحس المشترك إذن والإدراك ذاته واحد إذ إليه تبلغ معطيات الحواس، على الأقل جزئياً. فأفلاطون، على ما رأينا لم يفصل بين أرواح الإنسان الثلاث بحواجز لا يمكن المرء أن يتخطاها. بل أنه يعني على عكس ذلك بأن يوفر بينها اتصالات متعددة، تجري على السواء في كلا الاتجاهين. فكما أن العقل يتاثر بأثر الأرواح السفلية الخاضعة له. فهو أيضاً يملي عليها أوامره، ويسيطر عملياتها. وحتى لدى الكائنات الدنيا، وفي داخل أرواحها، المحرومة فيما يبدو من نور العقل، نجد أثراً ضئيلاً لإشعاع العقول. ومهما بلغت شقة التباعد بين العالم العقليّ والعالم المحسوس، فأفلاطون يقول بأنَّ المرء يمرَّ تدريجياً دون ما انقطاع من الواحد إلى الآخر.

#### ٩ - مصادر هذه النظريات

إلا أنَّ أفلاطون قد حفظ لنظرية الإحساسات صفة العضوية المحضة. وقد تجنب على ما يبدو، وربما عن تصميمٍ، أن يطرح بشأنها المسائل الفلسفية وقد ناقشها من قبل في حوار *ثيتيتس* بكثير من القوة والدقة.

ونحن نعرف، وبالضبط عن طريق *الثيتيتس*، أن تلك المسائل كانت قد أثيرت ونوقشت نقاشاً طويلاً لدى سابقيه ومعاصريه. فقد نظر إليها *امبُذلكليس* والذريون وغيرَ غيس وأنتشيتينس وغيرهم، من كلِّ وجهها.

ولكن أفلاطون، وهو يعرف مؤكداً كل تلك المنازعات. لا يريد أن يأتينا في هذا المقام إلا بأحداث دقيقة. ويبغي أن يتكلم كلام عالمٍ طبيعيٍ وفiziائيٍ. فإلى أي حد يستغلَ تأليف سابقيه، لا سيما *الكمئن* و*امبُذلكليس* و*وذموكرِش*، وإلى أي حد يقوم بعملٍ شخصي؟ إن المعلومات تتقصنا للبت في هذا الأمر.

## الفصل الناتم

### علم الأمراض والمداواة والوقاية

#### ١ - مبدأ علم الأمراض الأفلاطوني:

كلما تراكمت التفاصيل في حوار أفلاطون هذا، يظهر على الفيلسوف أن يستحدث خطاه ويتضجر ليبلغ نهاية عمله. على أننا في بحث المرضية والمداواة قد أشرفنا على أنسع المعارف وأكثرها ضرورة للبشرية.

إن الجهاز البشري عرضة للأمراض، وهو يخالف في ذلك الحيوان السماوي. فمكافحة الأمراض وشفاؤها مهمة من مهامات العالم الرئيسية. هذا وبصورة عامة جداً هناك أربعة أسباب للأمراض:

١ - الزيادة أو النقصان في نسبة الدالة في تركيب الجسم البشري.

٢ - تبدل لا قانوني في وضع العناصر النسبية.

٣ - تبدل لا قانوني في خواص تلك العناصر.

٤ - أخيراً اضطرابات في استساغة الغذاء وفي نبذه (b).

غير أن أسباباً أخصّ تُضاف إلى تلك الأسباب العامة. فلا بد من تحديدها. إذ إن العناصر الأربع في الواقع، لا تدخل في تركيب الأجسام

الحياة صرفةً. بل تؤلف فيها مزائج مشتقة أو «ثانوية»، تنشأ عنها العظام والعضلات واللحم والدم وكل الأنسجة. واهم تلك المزائج الدم إذ منه يتولد اللحم والوشائج.

## ٢ - اللحم والدم:

والدم يحوي ثلاثة مواد مختلفة: الألياف، وراسب يختثر بعد انفصاله عن الليف، وأخيراً سائل ذهني لزج، يقتصر من الألياف واللحم، وظيفته من جهة تعذية العظام، ومن جهة أخرى، إصاق اللحم بالعظام. فيبدو هكذا أن اللحم ينجم عن تجمد الدم جزئياً وأنه يترکب من نفس العناصر الأساسية.

فالقاعدة والنظام يبيغيان أن ينتح عن الدم. ولكن الخل يطرأ عندما يعود اللحم، على عكس ذلك، كله أو جزئياً إلى حالة السوائل وينتفق في المجاري وقد اتخذ شكل دم فاسد. ومن ثم تُزجي المجاري دماً تمازجه الصفراء والخثارة أو غيرها من النخام والقبح على اختلافهما. هذه هي علة الأمراض الرئيسية.

## ٣ - تحلل اللحم :

وبين هذه الأخلط الخاطئة أهمها الصفراء والخثارة. وهناك للصفراء صنوف عدّة، نظراً لعمر اللحم الذي أنتجه. فلحم أسود قد شاخ ينتح حيناً صفراء ضاربة إلى السوداد، مرةً أو حامضة حسب الحالات، وحياناً صفراء مائلة إلى الأحمرار، وحياناً صفراء خضراوية، عندما يتمازج اللونان السابقان. ولحم حديث العهد عندما يمبع ينتح صفراء مزة (٨٣c).

وعلى النحو عينه، هناك للخثارة صنوف عدّة. خثارة عذبة تتجم مباشرة عن الدم، وخثارة حامضة تصدر عن الصفراء، وأخيراً خثارة راغية تتجم عن لحم حديث العهد، دخلها الهواء وأرغى (٨٣d). وهذا الصنف

الأخير يسبب الدموع والعرق. وهذه الرطوبات كلها لا تسبب الأمراض حتماً، لا سيما عندما تتسرب إلى الخارج كالعرق. بيد أنها مبدئياً ضارة، إذ تُضخم كمية السوائل في الجسم على حساب اللحم.

فبناء على هذه المبادئ، يصنف أفالاطون الأمراض ويزعها إلى أربع فئات:

## ١) الأمراض الناجمة عن ميوعة اللحم.

ولها أربعة أشكال من الخطورة المتفاقة:

أ - الميوعة ابتدأت ولكنها لم تتشبّع بعد في قواعد اللحم الأساسية، أي في ما يشد اللحم إلى العظم (٨٣ e).

ب - الميوعة تبلغ الغلاف اللزج الواصل العظام باللحم. فيخشوشن ذاك الغلاف، ويكتظ بالملح، فيذوب تحت اللحم إلى أن تتقاض الأوصال وتتفك عن العظام، وللحم المنفك ينحدر في الدم (٨٤ a b).

ج - وتبداً هذه الظاهرة، ليس في اللحم، ولكن في العظام. فتتخرّ هذه وتتنّ وتفسد اللحم ثم الدم وهذا ما يحدث عندما يتکافث اللحم حتى يمنع العظام عن التنفس (٨٤ b).

د - أخيراً يمكن أن يصاب النخاع نفسه (٨٤ c).

## ٢) الأمراض الناجمة عن الهواء

لا تُنصر مهمّة الرئة على تبريد القلب. إنها أيضاً موزّع الهواء الأكبر على الجسم (٨٤ c). فعندما تنسد بعض ممرات الهواء لا يعود قسم من الجسم يتلقّاه. وهكذا يكثر عمل الممرات الباقيّة حرّة، فترتخى وتتمدد. وعلاوة على ذلك، يتراكم الهواء المتزايد في جوار الغشاء الحاجز، ويشوهه. أو يتکدّس داخل اللحم حول المجاري والأوصال. فينشأ عن ذلك المرض المدعى تیتّس وأیستوتّس (٨٤ e). ولا يتراجع هذا المرض ما لم تفاجئه الحمى.

### ٣) الأمراض الناجمة عن الخثار:

إن الخثار إذا امتلأ فقاقيع، أي نُخاماً أبيض، تستطيع أن تلطخ الجسم ببقع بيضاء، عندما يتمكن الهواء أن يغادر الفقاقيع ليتجزئ تحت البشرة (٨٥ a). وحين تختلط الخثار بالسويداء، تشوّش دوران العقل وتسبّب الداء المقدس أي الصراع (٨٥ b). واضطراب مماثل، ولكن أقلّ وطأة، يحدث الأحلام (ن.م.). أخيراً إن الخثار الحامضة والمالحة الناجمة عن الصفراء تسبّب الزكام والنزلات الصدرية (ن.م.).

### ٤) الأمراض الناجمة عن الصفراء:

تحدث الصفراء عموماً كل الالتهابات. ولكنّها تميّز بين البثور أو القروح، وهي تنشأ عندما تجد الصفراء مخرجاً، وبين الالتهابات الشاملة. ولنفهم تفاصيّ هذه الالتهابات الأخيرة، لا بدّ أن نتصوّر أن الدم يتتألف من نقيع تحضنه ألياف تسبّب التخثر بعد الموت (٨٥ d).

فإن ولجت الصفراء الدم، وكانت كميّتها زهيدة، خثرتها الألياف، وأحدثت بذلك بروادة سريعة في الجسم ترافقها قشعريرة (٨٥ e). وإن اقتحمت الصفراء الدم، وكانت كميّتها كبيرة، فهي تشوّش الألياف، وإن بلغت النخاع تستطيع أن تفصّم العرى الرابطة الروح بالجسد (ن.م.). ولكنّ الجسم يحمي نفسه من ذاك الاقتحام ويطرد الصفراء بالإسهال والرّحّار.

### ٤ - الحميات:

قد يظن المرء أن الحميات ناجمة عن فعل الصفراء. ليس لهذه من دخل في الأمر. لأنّ أفلاطون يفسّرها بفعل العناصر المباشر، أو بفعل أحد العناصر إذا تزايد. ويقسم الحميات إلى أربعة أنواع (٨٦ a): الحميات

المتوصلة، واليومية والثلاثية والرباعية، طبقاً لازدياد أو نقصان سرعة الحركات لدى العنصر الذي يحدثها.

وكان أفلاطون يعتبر الحميات بمثابة تعقيد أو أزمة في الأمراض الأخرى. وتأزم الحال فيها قد يسوق الشفاء.

## ٥ - مصادر علم الأمراض في التيمئس:

إن تشخيص الأمراض (أي المرضية) المقتضب هذا هو متتشوش عند أفلاطون إلى حد بعيد. ويظهر بدائياً إذا ما قيس بالتشخيص المرضي في الدراسات الهيكلية. ويصعب تعين عدة أمراض يذكرها التيمئس. والتيمئس والأبستوتينس يذكرهما كثيراً الأطباء اليونانيون. وهم يلاحظون شأن أفلاطون، فعل الحميات المعافي من هذه الأمراض<sup>(١)</sup>. أما المرض الذي يغشى الجسم ببقع بيضاء، فيمكن أن يكون مرض الالتهاب الأبيض الذي يصفه كتاب الأدواء<sup>(٢)</sup> أو أن يكون الحرق فقط لا غير. وعلى كل حال فتعداد العلل ناقص زريّ.

فمن أين استمدَّ أفلاطون عناصر مثل هذا التشخيص؟ من الثابت الأكيد أنه كان يعرف مصنفات الطب. وقد كانت على ما يبدو وافرة جداً في القرن الخامس ق.م. وعندما يشير إلى الأطباء، فذلك عادة كي يسخر منهم دون كيس أو ظرف. وهو يتهم مراراً في حواراته<sup>(٣)</sup> بهرنكس السلمقري وهبكراتس لا برد اسمه في التيمئس، ولكنه يذكر في فيدرُس بعبارات سخرية<sup>(٤)</sup> (٢٧٣ c).

(١) لترٰيه ٤، ٥: ٥٢٣، ٩: ٦٥٩، ٢٩٥.

(٢) لترٰيه ٦، ٢٢٨ في العلل، ١٩.

(٣) الجمهورية ٣، ٤٠٦ a، ابرتغورس ٣١٦ d، فيدرُس d.

(٤) رَ في التيمئس ٨٨ a تلميح الاستخفاف إلى أخطاء الأطباء «الخادعة العدد الأفر ممن يُقال عنهم أطباء».

فنستطيع إذن أن نفترض أنَّ أَفلاطُون قد عمد إلى بعض الْبَحَثَات سبقت عهده، وربما دون أن يزعج نفسه كثيراً ليعبر عن نظرية شخصية. وقد كانت التعاليم الطبية كثيرة ومتنوعة، ولم يترتب عليه سوى حيرة الاختيار. فبعض تلك التعاليم راحت تعلل الأدواء بفعل المتناقضات، على ما فعل الْكَمِينُ. وغيرها، لا سيما تعاليم هِنْكِرِاتِس وأنتابعه، عمدت إلى «مزائج العناصر الثانوية» أي الأَخْلَاط والرطوبات. أمّا أَمْبُدْ كُلِيس والمحافظون من تلاميذه، فقد كانوا يتمسكون بفعل العناصر الأربع المباشر.

ويبدو أنَّ أَفلاطُون قد استمدَّ من هنا وهناك فرضيات متنوعة، ولا يحاول حتى التوفيق بينها. فمذهب تحلل اللحوم المستغرب وتطور الأخلاط، الذي عثرنا عليه في التِّيمِيس، هل هو منه شخصياً يا ترى؟ إنَّ الأمر لا يستحيل، ولكن النصوص تقصينا لإثباته. وعلى كل حال، هناك بعض التشابه بين نظرية التِّيمِيس والنظرية المعروضة في كتاب الطبيعة البشرية<sup>(٥)</sup>.

هذا من جهة، ومن جهة أخرى فقد رأينا أنَّ أَفلاطُون ينسب إلى الهواء الذي تُطبق عليه فقائق الخثار البيضاء، دوراً خطيراً. والحال أنَّ بعض أطباء الإغريق كانوا يعلّون جملة من الأمراض بفعل الأرياح<sup>(٦)</sup>.

وكتيب الطب الذي وجده كينين وحلَّ رموزه ديلز يفرد فصلاً كاملاً لتعاليم أَفلاطُون الطبية<sup>(٧)</sup>. إلا أنَّ المؤلَّف قد استمدَّ معلوماته لا من نصّ

(٥) ف ٤ لترىه ٥: «إن جسم الإنسان يحوي في ذاته دماً ونخاماً وصفراء مائلة إلى الشّقار أو السواد». L. 6. 40.

(٦) راجع Peri dietis oxéon للترى به ٢، ٣٩٤ Kuchlewein Ilberg، ١، ١٤٦، ثم الدراسة الصغيرة حول الطبائع، وفيها تعليل الرعشة، والزُّحار، والتورم وبصق الدم والاستسقاء وانفجار الدماغ والصرع، كل ذلك بفعل الهواء المحتجز في الجسم لترىه ٦: ١٠٠، ١٠٤.

Supplementum aristotelicum. III. 1. Anonymus Londonensis ex Aristotelis iatricis. Menonlis et aliis medicis Eclogae. Berlin. 1893. (٧)

التيّمِئُس بالذات، بل من مجموعة مقتطفات قد شوّهت من ذلك الحين تشويباً وافياً، وأقحم فيها اضافات مختلفة<sup>(٨)</sup>. ولا يعثر المرء فقط في ملخصه هذا على إشارات لم ترد في التيمئس، بل يجد أن ترتيب الفصول في ذلك الحوار قد تغيّر. وأكبر اهتمام تثيره لدينا هذه المجموعة هو أنّ القوم في زمن ارسطو قد نظروا بجدٍ كبير إلى علم المرضية الأفلاطونية.

## ٦ - أمراض النفس:

النفس أو الروح لها أيضاً أمراضها. وأمراضها الجهل والجنون (٨٦) ولكنّ أصل تلك الأمراض في النهاية جسدي. فالجنون مثلًا سببه افراط في اللذة أو الألم، يظلم العقل على أثره. وهذا الافراط ذاته ناجم عن اضطرابات في الوظائف العضوية، فازدياد المني المسرف يعكس دوران العقل، وكذلك تسرّب بعض الاختلاط المزّأة أو الفاسدة إلى الدماغ (٨٦ ed).

وإن كانت الشّرة ضرباً من الجنون، فقول سocrates: ما من أحد يكون شريراً بإرادته، يتّخذ معنى جديداً ويزداد دقة وجلاء<sup>(٩)</sup>.

## ٧ - المداواة والوقاية:

إن المداواة الأفلاطونية بسيطة، ومردّها إلى أقدم التقاليد في الطب اليوناني. وعلى ما يتبيّن لنا من المجموعة الهبّاراتية، قد فضل أطباء جزيرة

(٨) ف ١٤ : تمييز أنواع المزاجات الأربع، ويبدو أن تمييزاً كهذا أصلة روافي (راجع فيه Arius Didymus op. Stobée Ecl. I, 17, 1, p. 154, 8 Wachsmuth ف ١٤ : ٤٤) لأنّ النفس قد علقت بالنخاع».

إن هذا القول يبالغ في تفهم نصّ أفلاطون. - ف ١٦: المقطع المتعلق باللسان وتأييده بنصّ، لا يوجدان في حوار التيمئس، كما لا يوجد التشبيه الوارد في: ١٦ : ٢٤ - ٢٥، ر حوار التيمئس ٧٣ a - ٧٣ e - ف ٢٧: ٢ وظيفة الرئة تخفييف سرعة حركات القلب، لا تبريد القلب، على ما يقول التيمئس. أخيراً نجد أن الترتيب قد تغيّر عما كان في الحوار.

(٩) ابرتغورس ٢٤٥ e، الشرائع ١١ : ٩٣٢.

كُوس، كلهم أو جلّهم المعالجة الطبيعية، بوسائل الوقاية أو التمارين الرياضية، على العلاجات العويصة والعقاقير. فالحمامات الدافئة أو الباردة وحماءة المقصورة أو حرارة الشمس، والرياضة البدنية المنظمة، هذه كلها في نظرهم عوامل شفاء أكثر فعالية من مستحضرات الصيدلة.

وأفلاطون ينحاز كل الانحياز إلى رأيهم، دون أن يعني موقفه هذا أنه يرذل على الإطلاق استعمال الأدوية (٨٩ b). غير أنه يضيف، فيما يبدو، بعض عناصر جديدة إلى نظرية أطباء كُوس. فهو يلحّ خصوصاً في إبراز دور التمارين الرياضية الخاص. ودورها أن تعيد علاقات التوازن والتاغم المفروض وجودها طبعاً بين مختلف أقسام المركب الإنساني: بين أقسام الجسم، بين الروح والجسد، وبين وظائف الروح المختلفة.

فتعلم الرياضة البدنية يتعاون والطبيب. لا بل ينوب عنه وعليه خير وجه، في غالب الأحيان<sup>(١)</sup>. ويظهر لنا أفلاطون، أقله في التيمّس، بعيداً عن تلك الصوفية النسكيّة المتتكرة للجسد، التي سوف يعتنقها بعض تلاميذه. فهو يروم التوازن والاعتدال في كل شيء. ولا يقل رذله ترويض القوى الروحية بمفردها، عن رذله ترويض الوظائف الجسدية دون غيرها.

---

(١) السياسي ٢٦٧ e ٢٩٥ e، الشرائع ٣: ٦٨٤ - ٦٨٥.

## الختام

لقد استعرضنا هكذا التعاليم الرئيسية في التيمِّيس وحاولنا جمع المعلومات الضرورية لفهم معناها. فما هو الانطباع الذي يمكن استخلاصه من سلسلة هذه المباحث الخاصة؟

إن التيمِّيس هو أولاً محاولة رام بها أفلاطون أن يلخص، في مقالٍ وجيز، مجموعة معارف العلماء الأفلاطونيين حول الطبيعة. فهو يحوي تأليفاً مترابطاً، مقتضباً ولكن شبه كامل، لجميع معلومات أفلاطون عن الطبيعة. وقسم كبير من ذلك التأليف المترابط لا يتجلّى لنا كعمل شخصي. فلا بد أن نرى فيه دونما ريب، لا نتيجة أبحاث ولاحظات شخصية، وإنما تركيز المعرف المكتسبة في البيئة السقراطية الأفلاطونية. وقد استفاد أفلاطون خصوصاً من أشغال تلاميذه وأشغال تلميذ سocrates، وربما أيضاً بين الحين والحين من مباحث سابقة.

أما عمله الخاص فهو إدخال هذه العناصر في مجموعة جيدة السبك، فُرضت بتماسكها وتوازنها مدة أجيال على العلماء اليونان. فالتيمِّيس من هذا الباب هو شبه صورة مستجدة ومطلعة لأشغال العلم القديم. وهي تبدو أحياناً وكأنها تجاريٌّ لإطارات وأساليب ذلك العلم.

وفي الواقع، بين المحاوّلات السالفة لتفسيير الكون تفسيراً شاملّاً، هناك محاولة يحملنا التيمِّيس على الالتفات إليها فوراً، ألا وهي محاولة أمبُذكليس.

فمنظومته «حول الطبيعة» لا تزال، مع ازدراه أرسطو لها، أوسع وأعمق مصنفٍ خصَّ الأقدمون به الكون، قبل موسوعة ذِمُوكْرِتُسْ أو أفلاطون. وكثيرة تفاصيل التِّيمِيس التي تحملنا على أنَّ أفلاطون قد تذكَّر نظريات الفيلسوف الصِّقليَّ، تلك النظريات التي سوف ينتقدها انتقاداً لاذعاً جداً في كتاب الشرائع (١٠ : ٨٨٩ b).

لا ريب أن التعليم المتعلق بالعناصر هو ثروة مشتركة أسمها فيها جمهرة من العلماء في القرن السادس والخامس. ورغم جهود أفلاطون ليؤتي ذلك التعليم ضبطاً ودقَّة، فهو يحتفظ في التِّيمِيس بصبغة وافرة من القدم. ونظريَّة المكان الطبيعي التي تكمَّله، لا تكاد معالمها تبرز للعيان<sup>(١)</sup>. وتوازن الأرض في مركز الكون كان أمْبُنْكَلِيس قد فسرَه بحركة آلية تداني الحركة التي يصفها أفلاطون<sup>(٢)</sup>. وخصوصاً وصف الطبيعة البشرية يذكرنا بشروحات أمْبُنْكَلِيس أو الأطباء الذي كانوا يستوحونه. فالإنسان في نظر أفلاطون كما هو في نظر أمْبُنْكَلِيس، عالم أصغر بنائه مرتبط ببنيان الكل<sup>(٣)</sup>.

والفيلسوفان يشرحان على وجه مماثل تقريباً حركة التنفس<sup>(٤)</sup> ونشوء أنسجة الجهاز الجسدي<sup>(٥)</sup>. أخيراً تبدو نظرية الاحساسات في التِّيمِيس نقاً عن نظرية أمْبُنْكَلِيس ببعض الحرية والتصرف<sup>(٦)</sup>. وإنما يتمثل لنا التِّيمِيس برمتَه وكأنَّه يطبق على مذهب غائي، ملاحظات وفرضيات استمدَّها من

(١) أئيسيس ٢ : ٧ : ٦ (الرأي ٣٣٦).

(٢) كتاب السماء ٢ : ١٣ : ٢٩٥ - ١٣ a.

(٣) هِبُّراتِس، الوصفات الطبيعية ٢٠.

(٤) أئيسيس ٤٢ : ٢٢ : ١ (الرأي ٤١١).

(٥) أئيسيس ٥ : ٢٢ : ١ (الرأي ٤٣٤).

(٦) ثُوفُرْسُتس، في الحس، ١ ومايلي (الرأي ٤٩٩).

فلسفة آلية. أفلم يعمد أفالاطون لتحقيق هذا المشروع الجريء إلى إنتاج أمبِذكليس، المتعثر ربما مع ما هو عليه من عظمة، أو إلى تخریج غُرغيسَ لذاك الإنتاج، وقد أسبغ عليه قسطاً أوفى من الدمامنة والأناقة؟

وأفالاطون، مع سروره الباطني الوافر من عمله، لا تأخذه الأوهام بشأن قيمة ذاك العمل المطلقة. لا غرو أنه يصعب على المرء أن يجد تفسيراً شاملًا أفضل. ولكن عندما يدور البحث حول عالم الظواهر، الضبط والتدقيق الكامل يمتنع عن العلم البشري. ظاهرة واحدة قابلت شروحات عدّة، كلها تداني الحقيقة. وبين الصور المتوعة التي يمكن للمرء أن يصور بها الأشياء، يصعب عليه الاختيار، واختيارة يلبت في عدد منها اعتباطياً.

ويوم وعى الفكر اليوناني ضرورة المطلق، ونبّهه إليها مفكرو إلينا، عرف في آن واحد أنَّ ذاك المطلق لا يُدانيه عقل في عالم هذه الدنيا. فلم يسبغ إذن أفالاطون، على عرضه الأمور، شكل رواية، في نزوة فقط من نزوات الفنانين، لأنَّ الله وحده يعرف الحقيقة المطلقة. أما الإنسان فقد فرض عليه أن يكتفي بالفرضيات أو الصور التقريرية. لا بل هناك مشكلات يعجز أن يقدّم عنها فرضيات.

بيد أنَّ الفيلسوف مضطَر إلى المجازفة. وعليه أن يحاول فهم الكون، ولا يجزع من خطر خطأ لا مندوحة عنه. ومع هذا كله ففي بناء أفالاطون الناقص، أقسام متينة وربما مكتسبة للعلم نهائياً. وفي مجال الفلك والفيزياء وحتى في مجال الطب، ترصف وقائع ثابتة، وإن تباعدت، في البنيان العلمي، وتحول ما كان يمكن أن يبدو نزوة شاعر إلى حقيقة عميقة شبه أكيدة.

ولا بدَّ خصوصاً، للتجربة على خوض مغامرة كهذه، من ثقة بالغة في قوى العقل. وهذه الثقة يستمدّها أفالاطون من نظرية المثل، من اعتقاد لا يتزعزع بصور لا تحول، منسجمة التنسيق، تنظم أحداث الكون بأسرها،

وتخضعها لسنة الخير، على كره انتفاضات الصيرورة. ولكي يتمكّن التحول نفسه، أن يجري هكذا جرياً منتظماً ضمن إطارات معقولة، يتوجّب وجود نظام صور سرمدي، ووجود واقع ثابت لا يستحيل أبداً. فالتيّمِيس يعبر عن هذه العقيدة في كل صفحة من صفحاته تقريباً. والأفلاطونية برمّتها تلخص في هذه العقيدة. ولا يبعد فقط أن يقوم التناقض بين فلسفة أفلاطون السابقة وبين تعاليم التيّمِيس، بل إن هذه التعاليم في كل تفاصيلها تثبت وتبرّر المبادئ المستخلصة من الحوارات السابقة.

هذا، ولا بدّ من المعرفة أن الفيزياء وعلم الفلك وعلم الكون إجمالاً لا تشكّل الموضوع الرئيسيّ في حوارنا. ولكن الموضوع الحقيقى في الحوارات الثلاثة غير المُنجزة، والتيّمِيس كان بمثابة مقدمة لها، هو تاريخ البشرية، كما كان يفرض أن يتسلّل، لو لا وقوع ألف سببٍ معكّرٍ، لا يسع ذهناً أن يسبق ويستشفّها. فالتيّمِيس ينطوي بالضبط على فلسفة للتاريخ، تمتَّ عن طريق العلوم التي تبحث فيها تلك الفلسفة وتلخصها، إلى نظرة شاملة لتعليل الطبيعة. فالكون لا يثير اهتمام أفلاطون، إلا بقدر ما تساعد معرفته على تفهم ذاتنا ومعالجتها، وتنظيم المجتمع البشري خير تنظيم. ولا يقصد الفيلسوف أي مجتمع، وإنما دولة أثينا. وما انفكَّ متعلقاً بها تعلق الولع والهيام مدى العمر، مع ما أبدى نحوها في فتراتٍ عابرة من نزوات القسوة المتشائمة.

ولذا يستحوذ أفلاطون نفسه، خلال أوفّر اعتباراته تجريداً، وأبعدها ظاهراً عن قصده العام، نحو النتائج العمليّة والاستنتاجات التطبيقيّة. لا غرو أنه يتباطأ أحياناً على الدرب، شأنه في ذلك شأن كلّ الفلاسفة، وقد أغونته على كرهه، اللذة الخاصة الناجمة عما يعالج من مسائل. ولكنه لا ينسى أبداً لحظة واحدة غاية مسعاه الخطير، ألا وهي سعادة وكمال وطنه.

ولا يبعد التِّيمِيس فقط عن أن يكون تخيلًا ما وراثيًّا، على ما يقال أحياناً: بل يروم أن يضع تحت تصرف سياسة موضوعية، كل إمكانيات العلم الأفلاطوني والحماسة المنظمة التي تدفع بسياق الرواية سوكم تسهو أحياناً وتعتقد - نحو الهدف المعين بوضوح منذ البداية. إن تلك الحماسة تضفي على الحوار لوناً من الجمال الجليل المؤثر. وقد اختار أفلاطون إطاراً، نصفه روائي، يبسط فيه التِّيمِيس، لكي يبرز في آن واحد إبرازاً وافياً صبغة عمله التخمينية والعلمية معاً، ولكي يحبو ذاك العمل الفكري بما للحياة من وثبة دائمة التبدل والتجدد. فهو نسيج خيالٍ وربما رواية. بيد أن تلك الرواية قريبة جداً من الواقع. رواية ليس فيها ما يتَّسَّح بالاعتراض الكامل، وحيث النور المنحدر من المُثُلِّ الأُرْلِيَّة يبعث للاءً من ضياء الحقيقة الصمدية.

## الفصل التاسع

### مخطوطات التيمئس ونَصّهُ

#### ١ - المخطوطات :

لقد أفضي إلينا نص التيمئس في نحو ثلاثة مخطوطات، تتأثرت بين القرن التاسع والقرن الخامس عشر ب. م. إلا أنه لا يمثل في موسوعة من أشهر موسوعات المجموعة الأفلاطونية، وهي الموسوعة الكلاركيانة المعتمد عليها غالباً فيما يتعلق بباقي الحوارات.

١ - وأقدم تلك المخطوطات هو الباريزي اليوناني A. de ( ١٨٠٧ ) Bekker, Codex Coislinianus de la Bibliothèque nationale النص يتقدم بضع سنوات على المخطوط الكلاركيري نفسه. وقد تألفوا في نسخه حول أو اخر القرن التاسع، على عمودين وبأحرف متوسطة الحجم جميلة. ومعروف أن جان لاسكاريس قد اكتشفه حوالي ١٤٩٠ وجاء به من المشرق مع المخطوط من مخطوطات Δ من مخطوطات ΝΜΣΤΙΝΙΣ. فالباريزي ١٨٠٧ قد نسخ، على ما يظهر، عن آخر ذي عمودين، يعود ربما في نظر Schanz<sup>(١)</sup> إلى القرن السادس عشر ب. م. وقد وصفه السيدان Omont و Alline بدقة وافية تتيح لنا أن نحوال المطالع إلى إشغال هذين العالمين<sup>(٢)</sup>. وما يزيد في قيمة

Ueber den Platocodex n: 1807 ... Rh. Mus. Zur. Phih. 33, 1878 . p. 306 (١)

Platonis codex Parisinus A. Oeuvres Philosophiques de Platon Facsimilé en Phototypie... du Ms gree 1807 de la bibioth. nat.. Paris 1908 (notice de M.H. Omont) (٢)

نص التيمس ونص الحوارات الأخرى، تفاسير وتصحيحات هامشية، إضافتها المتعاقبون على إثراز المخطوط. ولكن صاحب النص الأولي (العائد إلى القرن السادس) أعاد هو نفسه النظر في نسخته وصححها بعناية قصوى، كما تشهد لنا بذلك إضافات أو فوارق جمة خطّها بيده.

فهذا هو المخطوط الذي اعتمدناه أساساً في هذه الطبعة. والسيد بارنٌت قد أصدر منه مقابلة دقيقة جداً على غيره من المخطوطات. إلا أن نصنا بجملته قد قوبل على الأصل وعلى النسخة الفوتوغرافية الممتازة التي نشرها السيد أمون Omont . وحواشي نصنا اليوناني تورد كل اختلافات المخطوط A وكل ما يشير إليه من فوارق. هذا، وهو يكاد لا يضيف شيئاً يذكر إلى المخطوط الذي أصدره بارنٌت، لما امتازت به من الدقة مقابلته على المخطوطات الأخرى.

٢ - فئة ثانية من المخطوطات يمثلها السفر ٢١ من المجموعة اليونانية في مكتبة فيينا (Y de Bekker J, Burner, de Schanz). وقد كتب هذا المخطوط بحرف صغير عادي، يقارب بشكله أحرفنا الحديثة، ويرجح أنه يعود إلى القرن الرابع عشر إن بعد عهده وكتابته يختلف خطّها اختلافاً بينا في مختلف أجزائها، ولا يُرَدَّ هذا الأمر إلى تعاقب أيادي كثيرة على نسخ المخطوط، بل إلى التقلب في طبع ناسخ واحد.

ويحتل التيمس في هذا المخطوط ملأً غير منظر، بعد الرباعينيّ الأوليين وقبل بِرْمِنيِّين. وقد نسخ هذا المخطوط، في القسم المنطوي على التيمس، عن نصٍّ ممتاز نُقِح بدقة، يطلعنا على إسناد يختلف اختلافاً ظاهراً عن إسناد مخطوط A، وله غالباً، على ما يبدو نفس القدر والقيمة. أما المخطوطات الزتابياني منها والبندقي S، والمركياني ٥٩٠، والمناكى ٤٠٨ فما هي إلا نسخاً أكثر أو أقل عن مخطوط فيينا ٢١.

وقد اعتمد شائز وبارت عددًا كبيراً من اختلافات هذا النص. وقد لبثنا نحن أمنين لمخطوط A مبدئياً، كل مرة لم يظهر لنا نصّ A أفضل بصورة أكيدة. وهذا لم يمنعنا من مقاولة نصنا مقابلةً كاملة بنصّ Y،أخذًا عن صورة شمسية جيدة جداً أجريت لحساب مجموعة بود G. Budé ، وكل الفوراق القيمة أثبتتها في حواشي نصنا اليوناني. ولم نتردد على غرار بارت عن تبني بعض الاختلافات الواردة في Y . ولو كان لدينا إسنادان متبابنان كل التباين الواحد عن الآخر، لبدا اسلوبنا شاذًا اعتباطيًّا . ولكنه هنا مشروع، اللهم فيما يتعلق بالتمس لأنّه حصل مؤكداً اتصال وتدخل بين الإسنادين، إسناد A وإسناد Y.

ومخطوط فيينا ٤ (وهو الملحق اليوناني V ، W عند بارت والآخرين) هو ربما سابق لمخطوط Y . وهو يشبهه من أوجه كثيرة، بصورة شبه دائمة، عندما يتبع Y عن A يطابق عندئذ W . ومن جهة أخرى، عدد وافر من اختلافات نعثر عليها عند ابروكلس وعند الشرح الأقدمين. ويتهدأ للمدقق من حين إلى آخر أنه يعثر في هذا المخطوط على معالم إسناد مستقل في آن واحد عن A وY . ولكن لسوء الوضع، نشوه النسخة أخطاء لا يستهان بها: فهناك إسقاط وتبديل وغلطات كثيرة تُضطرّنا إلى استعمال W بتحفظ. وقد قابلنا نصنا بهذا المخطوط أيضًا مقابلةً كاملة على صور شمسية له. ولم تحتفظ منه في حواشينا إلا بعد زهيد من الاختلافات.

وبين المخطوطين Y ، W والمخطوط ١٨١٢ من مكتبة الدولة (الباريزي اليوناني ١٨١٢) أوجه شبه كبيرة. فنصّ الباريزي ١٨١٢ الذي لا يرجع إلى ما قبل القرن الخامس عشر متتشوش إلى حد بعيد. فمن اسقاط إلى تبديل الفاظ أو عبارات من مكان إلى آخر، إلى افهام الشروح الهمashية في النص، وهذه أقل

النفائض في النسخة الأولية، ولم تُتَبَّذْ خلال إعادات النظر المتنالية التي أجرتها الناسخ الأول أو الذين أحرزوا المخطوط من بعده. ومع هذا كله ورغم أخطاء جمة، نعثر أحياناً في الباريزي ١٨١٢ على أصداء إسناد قديم يختلف عن إسناد A أو إسناد Y. أضف إلى ذلك أن هذا المخطوط ذا القراءة السهلة له أهميته التاريخية الكبرى، إذ يحتمل أن يكون قد استخدم كأساس لطبعات التيمس الأولى، ولا سيما طبعة هنري إتيين Henri Estienne ولم تثبت منه حواشى نصنا اليوناني إلا بعض الاختلافات ذات الصبغة الخاصة المفيدة في تاريخ الإسناد.

وقد نهجنا النهج نفسه بالإضافة إلى مخطوط فِينَاه٥ (الملحق اليوناني ٣٩، وهو F استايدر وبارنت). وبباقي المخطوطات لم نعمد إليها إلا من خلال تعريف شانس أو بارنت لها.

وأخيراً تفحَّصنا بدقة شروحات ابروكلس وخَلْكِفَس، واشتهدادات تشيشرو وأبولوتَرْخَس ويامقِلُّكس وسِمبُلْتُشِيس واستُفيئُس بالتيمس في كتاباتهم.

## ٢ - النص والترجمة :

إن نصنا الحاضر ولو وضع بناءً على مقابلات جديدة، لا يخالف في شيء النص الذي أثبته بارنت في كثير من التذوق العلمي. وبعد دراسة المخطوطات بدا لنا أن الأفضل مراعاة التقليد في هذا المضمار جهد المستطاع. ولم نعثر إلا على تصحيحات معاصرة زهيدة، معظمها مستمد من مذكرة نقدم بها رواك، أو من مؤلف إيفا سَاحِس الممتاز في تاريخ المجسمات الخمسة المنتظمة. ولم نقترح تصحيحات جديدة، طفيفة في حد ذاتها، إلا حيث تهيا لنا أنه لا غنى عنها. وقد اتخذت ترجمتنا (الفرنسية)، عدداً من المرات لا يستهان به، فظاهر توسيع في المعنى، تجنياً لكثره الحواشى. ووضحينا دوماً بالألانقة في سبيل الأمانة

المفروضة في نصّ له ما له من الصبغة العلمية. وتصفحنا الترجمات السابقة،  
لا سيما ترجمة هنري مرتان Henri Martin، وأرشِه هاند، وأفرَكَرُوليَّ<sup>(١)</sup>  
– Hind et Fraccaroli

ونمحض هنا السيد ديبسْ A. Diès شكرنا على ملاحظاته الكثيرة  
وافتراضاته النفيسة.

---

(١) أفلاطون، التميّس، ترجمة ادجِيزِيه أفرَكَرُوليَّ، تورينو، ١٩٠٦.



# **الطيماؤس أو التيمائس**

---

---

## **أشخاص الحوار**

• سقراط

• تيمئس

• هرمُكراطِس

• أكرتيَس

## ١ - التمهيد

### ١- المطلع :

سقراط : واحد فاثنان فثلاثة!.. ولكن يا عزيزي تيميس، أين هو رابع الذين أضافونا البارحة وأولموا لنا، والذين نأدب لهم اليوم المأدبة ونحتفي بهم؟

تيميس : لقد ألمت به وعكة خفيفة، يا سقراط، إذ ما كان ليتختلف برضاه عن ندوتنا هذه.

سقراط : ألا ينط بلك في هذه الحال، وبهؤلاء أيضاً، القيام بمهمة الغائب؟

تيميس : دونما ريب. وتأكد أنا، جهد المستطاع، لن تتأخر عن ذلك في شيء. ثم إننا قد لا نعدل في تصرفنا، إن قصرنا نحن الآخرين في مقابلة وليمتك بوليمة فاخرة مثلها، بعد أن أضفتنا البارحة وأكرمت ضيافتنا.

### ٢- تلخيص حديث الأمسيّة البارحة:

سقراط : وهل تذكرون الموضوعات التي نظمت لكم التحدث عنها؟

تيميس : إننا نتذكر بعضها. وما لا نتذكره منها، فأنت حاضر لذكرنا به. لا بل إن كان الأمر لا يشق عليك، فأعدها على مسامعنا منذ البداية وأوجزها لنا باختصار، لترسخ في أذهاننا رسوخاً أكمل.

**سقراط** : سيكون لكم ذلك. إن خلاصة الأقوال، التي نطقت بها البارحة حول الدولة، تردد إلى التساؤل عن الدولة المثلثة وعن خير الرجال الذين يؤمنونها، لتبدو لي أنها الحكومة الفضلى.

**تيمئس** : وكل ما قلت يا سقراط، كان على فكرنا تماماً، وطاب لنا أجمعين.

**سقراط** : في تلك الدولة الفضلى إذن، ألم نفصل أولاً بين طبقة الفلاحين والصناعات الأخرى، وبين طبقة المناضلين عنها<sup>(١)</sup>؟

**تيمئس** : أجل.

**سقراط** : وطبقاً لطبيعة كل فئة، قد كلفنا كلا منها بمهمة واحدة فقط تلائمها، وأسندنا إليها صنعة واحدة. وقلنا عن الذين يجب عليهم أن يحاربوا في سبيل الجميع، قلنا إنه يفرض عليهم أن يكونوا حماة الدولة فقط، إن أقدم أحد على الإساءة إليها من الخارج وحتى من الداخل، وأن يقضوا بالحطم والوداعة لمرؤوسيهم ومن هم بالطبع خلائهم، وأن يقسوا في القتال على من يلقون من أعداء<sup>(٢)</sup>.

**تيمئس** : هذا صحيح تماماً.

**سقراط** : وفعلاً كنا نقول إن طبيعة نفس الحماة، على ما أظن، يجب أن تكون معاً حماسية جياشة ومتزنة متعلقة حسب الأحوال، ليستطيع الحماة أن يتجلموا ويصبروا مع البعض، وأن يقسوا ويشتدوا مع البعض الآخر، وأن يتصرفوا هذا التصرف أو ذاك عن حق<sup>(٣)</sup>.

---

(١) الجمهورية ٢ : ٣٧٠ ad.

(٢) الجمهورية ٢ : ٣٧٥ C: «لا بد أن يكونوا وداعاء حليمين مع المواطنين، وقساة أشداء مع الأعداء».

(٣) الجمهورية ٢ : ٣٧٥ e: «وبالإضافة إلى طبعه الحماسي الجياش، يجب على حارس الدولة الصالح أن يكون أيضاً حكيناً».

**تِيمِئُس** : نعم.

**سقراط** : وماذا قلنا عن تربيتهم وتهذيبهم؟ ألم نقل إنه لا بد أن يتغذى هؤلاء الحماة (بمبادئ) الرياضة والموسيقى والعلوم الرياضية، وأن ينشئوا عليها كلها، وعلى كل ما يليق بهم<sup>(٤)</sup>.

**تِيمِئُس** : هذا عين الصواب.

**سقراط** : وقد قيل أيضاً إنه يفرض على من يتربون هذه التربية أن لا يحسبوا في وقت من الأوقات الذهب والفضة أو أي مغنم آخر ملكاً خاصاً. ولكن عليهم أن ينالوا كأعوان ومنجدين مكافأة حراستهم ممن ينجون بفضلهم، وأن تفي تلك المكافأة بحاجات أناس أفاء قنوعين، حتى يصرفوها بالاشتراك مع إخوانهم، فيقتاتون معاً ويحيون بعضهم مع بعض، صارفين هممهم في كل آن إلى الفضيلة ومنتقطعين عن المهام الأخرى.

**تِيمِئُس** : قيلت هذه الأمور وعلى هذا النحو بالذات.

**سقراط** : وذكرنا أيضاً بشأن النساء أنه لا بد من خلق الانسجام بين طبائعهن وطبائع الرجال، لتغدو قريبة متداينة، وأنه لا بد أن تسند إليهن كل المهام المتعلقة بالحرب ومرافق الحياة الأخرى، لتكون كلها مشتركة<sup>(٥)</sup>.

**تِيمِئُس** : وعلى هذا الوجه قيلت تلك الأمور أيضاً.

**سقراط** : وماذا قلنا بشأن إنجاب البنين؟ ألا يسهل تذكر هذا الموضوع بسبب خروجه عن المعتاد؟ فقد جعلنا كل زواج مشتركاً بين الجميع وكل

---

(٤) الجمهورية ٣٧٦:٦٢ و ٣٧٧: a٣٧٧.

(٥) للرجل والمرأة نفس الطبيعة: الجمهورية ٥: ٤٥٤ و ٤٥٥ ade .

**البنين أبناء الجميع<sup>(١)</sup>**، متحايلين كي لا يعرف أحدهم أبداً أن مولوداً من المواليد هو ابنه، بل يعَدُ الجميع كل الحماة من أسرة واحدة، فيحسبون أخواتٍ وإخوة كل الذين هم ضمن العمر المناسب لذلك، والذين قبل ذاك العمر فما فوق يحسبونهم والدين وأجداداً، والذين دون ذاك العمر أبناءٍ وأحفاداً<sup>(٢)</sup>.

**تيمِّس** : نعم، وهذه الأشياء يسهل تذكرها على الوجه الذي تقول.

**سقراط** : لكي يولد الأولاد، قدر المستطاع، ولهم خير الطبائع، ألا نذكر أثنا قلنا إنه يجب على الرؤساء والرؤيسات أن يتخفّوا ويتدبّروا جمع الأزواج بإلقاء بعض القرع، حتى يتجمع الطالح والطالحات، ويتجمع الصلاح والصالحات، كل فئة تجامع الفئة المماثلة لها، دون أن يدبّ الحقد إلى قلوبهم بسبب ذلك، بل يعتقدون أن الاتفاق هو سبب التجماع؟

**تيمِّس** : نذكر ذلك.

**سقراط** : وقلنا أيضاً إنه لا بد أن نربّي أبناء الصالحين من الحماة. أما أبناء الأشرار، فيدفعون سرًا إلى مدينة أخرى. ويجب أن يراقب هؤلاء الأبناء أثناء نموّهم، وأن يعاد المستحقون منهم. أما غير المستحقين من الأبناء اللابثين في الدولة فينقلون إلى بلد العائدين بدلاً منهم.

**تيمِّس** : الأمر على ما ذكرت<sup>(٣)</sup>.

---

(٦) شيوخ النساء والأولاد، ٥: ٤٥٧ .cd

(٧) تنظيم الزيجات، ٥: ٤٥٩ و ٤٦٠ .

(٨) الباب الخامس من الجمهورية يقول فقط: «يجب أن يخفوا الأولاد المشوهين في مكان مفتر لا يدري منه وناء عن الأ بصار» .C ٤٦٠ -

**سقراط** : ألم تستعرض الآن الأمور مثل البارحة، عائدين إليها عودتنا إلى رؤوسها أو عناوينها، أم نتوخى بعد شيئاً من أقوالنا السابقة لإهمالنا ذكره، يا عزيزي تيميس<sup>(٩)</sup>؟

**تيميس** : البته، يا سقراط. فهذه هي الموضوعات التي تحدثنا بها.

### ٣- يود سقراط تأريخ دولة حقيقة يقابل وصفه النظري:

**سقراط** : اسمعوا الآن ما يلي حديثاً عن الدولة التي استعرضناها، وما أشعر به نحوها. فشعورني هذا يشبه شعور إنسان يرى حيوانات جميلة في رسم على الرسوم وتحتَّ في الواقع، ولكن مخلدةً إلى السكينة، فيود أن يشاهدها وهي تتحرّك وتقوم في مقاومتها وجهادها ببعض ما يبدو ملائماً أجسادها. وأنّا قد شعرت، بالنظر إلى الدولة التي استعرضناها، شعوراً مماثلاً بالذات.

وقد أصغي بلهفة إلى من يفصل لنا المعارك التي تخوضها دولة، فيروي لنا أن دولتنا تعاني مشاقها في نزاعها مع دول أخرى، وأنها قد بلغت مرحلة الحرب على خير أهبة، وأنها، في خوض غمارها، تبدي من المآثر في الأفعال ومن المحامد في الأقوال والمفاوضات مع كلّ دولة، ما يليق بتهذيبها وتربيتها.

(يصرّح سقراط في هذا المقام أنه عاجز عن رواية تاريخٍ من هذا النوع). وفي هذا المضمار. يا أكريتيس وهرمنكياتس، فقد حكمت أنا ذاتي على ذاتي أنني لن أوفق أبداً إلى إطراء تلك الدولة وأولئك الرجال الإطراء الواقفي. وتقسيري هذا ليس فيه ما يدعو إلى العجب.

---

(٩) راجع المقدمة، فصل ٧.

(الشعراء والسفِسْتَيُون عاجزون هم أيضًا عن هذا القصد).

وقد اتخذت عن الشعراء، الأقدمين منهم والمحدثين، الفكرة عينها. لأنني ازدرى صنف الشعراء، ولكنّه واضح كلّ الوضوح أن «طائفة الاقناء والمحاكاة»<sup>(١)</sup> تحاكي وتتجاري خير محاكاة وعن أسهل سبيل، كلّ ما أفتته ونشأت فيه. وأمّا ما خرج عن إطار البيئة والنشأة، فيصعب على كل إنسان محاكاته في الأعمال، ويصعب عليها صعوبة أشدّ أن تجاري حسناً في الأقوال.

وإذا انقلنا إلى صنف السُّفِسْتَيِّين، فأنا أعتقد أنه واسع الخبرة في مقالات كثيرة وجميلة شتّى. ولكنني أخشى أن يخطئ في حكمه على الفلسفه وعلى رجال السياسة على السواء، لتجواله الدائم من مدينة إلى مدينة، وإعراضه عن سكني منزل خاصّ في بقعة من بقاع الأرض. ومن ثم، أن لا يفقه ما قد يبديه هؤلاء في الحرب وما يأتونه من مآثر في معارك، وأن يفوته ما قد يحقّونه قولاً وعملاً في تعاطيهم مع كل فردٍ بمفرده.

(محاوروه وحدهم لهم الصفة الالزمة ليقدموا على رواية تاريخ كهذا).

بقيت إذن لدينا الطائفة المنتمية إلى حالتكم والمتنسمة بصفاتكم، والمشاركة في آن واحد الفلسفه ورجال السياسة بطبيعتها وتربيتها. فتيمّس هذا هو من أشهر مدينة، مدينة لُكْرِيس في إيطاليا. وهو لا يقل ثروة ومحتدأ عن أحد من أهل ذاك البلد. وقد شغل أعظم المناصب والرتب في مدينته وبلغ في ظني ذروة الفلسفه كلّها. ونعرف جميعنا، نحن الحاضرون هنا، أن

---

(١) رأي أفلاطون في الشعراء: الجمهورية ٣٧٧: ٦٢٠ وما يلي.

نظريته في المحاكاة والاقناء: الجمهورية ٣: ٣٩٤، ٣٩٥، ٦٣٩٢.

اكرتيس لا ينتمي إلى السوقه في أي من الموضوعات التي تعالجها. وأما ما يتعلق بسجية هرمكرايس وتربيته، فلا بد من الاعتقاد بناءً على شهادة كثيرين أنهم تصلحان لكل هذه الأمور.

ولذا نشطت البارحة، بعد التفكير، إلى تلبية رغبتكم، عندما سألتموني التحدث عن السياسة، لعلمي أنكم إن أردتم ذلك، تصلحون لمتابعة الحديث وإنتمامه، ولا أحد يصلح لذلك أكثر منكم. لأننا بعد إعداد الدولة لخوض حرب لائقه بها، أنتم وحدكم بين المعاصررين تستطيعون أن تمنحوها ما يناسبها لتلك الحرب. وبعد أن تكلمت عما فرض علي، رتببت لكم، لقاء ذلك، الكلام عن الموضوع الذي أشير إليه الآن. هذا، وقد وافقتم معاً، بعد التباحث فيما بينكم، على مقابلة هدية ضيافتي بهدية أقوالكم وخطبكم. فقد مثلتُ إذن أمامكم وازدنت لسماعها، وأنا أوفر الجميع تأهلاً لقبولها.

هرمكرايس: إننا، واليم الحق يا سocrates، لن نقصّر في شيء، على ما قال صاحبنا تيميس، عن القيام بهذا الواجب. وليس لدينا عذر للتخلّف عن أدائه. ولذا حال خروجنا البارحة من هنا، وبلوغنا المضافة التي ينزلنا فيها اكرتيس، لا بل قبل ذلك أثناء المسير، كنا نتداول هذا الأمر بالذات. وقد ساق إلينا اكرتيس هذا حديثاً سمع من عهد بعيد. فأعده الآن يا اكرتيس على مسمع سكرايس، ليحكم معنا هل يوافق هذا الحديث مقصداً أو لا يوافقه.

اكرتيس : لا بدّ لي أن أفعل، إن استحسن الاقتراح شريكنا الثالث تيميس .  
تيميس : أنا على رأيك صراحةً.

## ب - التطرق إلى الموضوع

### ١- حديث أكريتيس:

هرنِكرايس : استمع الآن يا سقراط، إلى حديث غريب جداً، مع إنه صحيح من كل الوجوه، كما رواه يوماً صُولن أحكم الحكماء السبعة.  
(قراة صُولن وأكريتيس وعلاقة الواحد بالآخر).

فقد كان إذن صُولن من أنسباء اذربيذس والد جتنا، ومن أحب الناس إليه، كما يقول هو نفسه، في مواضع كثيرة من شعره. وقد قال لاكريتيس جتنا<sup>(١)</sup> على ما كان يذكر لنا هذا الأخير في شيخوخته، إن لهذه المدينة مأثر عظيمة وعجبية، ودرست وعفت مع تراخي الزمن وهلاك البشر. ولكن إحدى تلك المأثر وأعظمها كالها، إن ذُكرت الآن، فقد تلقي بأداء الشكر لك، وفي الوقت نفسه بمديح الإلهة المديح العادل الصحيح، كأننا نسبحها حقاً في عيدها الحافل الحاضر.

سقراط : لقد أحسنت. ولكن ما هي المأثر السحرية في القِدَم التي رواها أكريتيس نقاً عن صُولن، لا كحديث من الأحاديث، وإنما كعمل واقعي أجزته هذه الدولة؟

(كيف استدرج أمينذرُسْ أكريتيس إلى المنادمة)

أكريتيس : سأقصّ عليكم هذه الرواية القديمة، وقد سمعتها من رجل لم يكن في شرخ الشباب. وقد ناهز أكريتيس آنذاك، على ما كان يردد، التسعين من عمره تقريباً، وأنا لم أبلغ على الأكثر إلا العاشرة. واتفق لنا أن

١ - (١) الشخص الذي يذكره الحوار هو أكريتيس الكبير، جداً أكريتيس الطاغية أحد الطغاة الثلاثين. كان ابن اذربيذس نسيب أو خليل صولن (أفلاطون، خرميدس ١٥٧، e؛ ذيجينس اللاثرتى، ٣: ١ ثم فلوسترنس، حياة السفستيين ١٦: ١) اقرن والد أفلاطون بيركتيوني حفيدة أكريتيس الكبير وأخت الطاغية. راجع: Diels, Vorsokr. 3, .2, p. 309, 26, C. Ritter, Platon, I 1910, p. 12-15.

وَقَعْ يَوْمُ كُرِيئُوتِسْ أَثْنَاءِ أَعْيَادِ الْأَبَاتُورِيَا<sup>(٢)</sup>. وَمَا أَلْفُ النَّاسِ فِي العِيدِ كُلَّ مَرَةً جَرِيًّا لِلْأَطْفَالِ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ أَيْضًا. إِذْ قَدْ أَقَامَ لَنَا آباؤُنَا مَبَارَةً فِي الشِّعْرِ الْغَنَائِيِّ. فَأَنْشَدَتْ جَمْلَةً مِنَ الْقَصَائِدِ لِشَعْرَاءِ كَثِيرَيْنِ. وَلَكِنَّا نَحْنُ الْأَطْفَالُ الْكَثِيرَيْنِ تَغْنَيْنَا بِمَنْظُومَاتِ صَوْلُنْ الشِّعْرِيَّةِ، لِأَنَّهَا كَانَتْ طَرِيفَةً حَدِيثَةً فِي ذَلِكَ الْعَهْدِ.

فَقَالَ عَنْدَنَا أَحَدُ إِخْوَتِيِّي، - إِمَّا لَأَنَّ الْأَمْرَ بَدَا لَهُ هَكُذا إِذْ ذَاكُ، وَإِمَّا لِيُؤْتِي أَكْرِنِيَّسْ بَعْضَ السَّرْوَرِ -، قَالَ إِذْنَ إِنْ صَوْلُنْ هُوَ فِي رَأْيِهِ مِنَ الْوِجْوهِ الْأُخْرَى أَحْكَمُ الْحُكْمَاءِ، وَإِنَّهُ حَتَّى فِي الشِّعْرِ أَيْضًا أَجْوَدُ الشَّعْرَاءِ طَرَأً وَأَوْفَرُهُمْ نَبَلاً وَتَحْرَرًا. فَطَرَبَ الشِّيخُ وَسَرَّ جَدًا - وَاذْكُرْ الْأَمْرَ تَامًا -، ثُمَّ هَشَّ لَهُ وَقَالَ: «يَا أَمِينَنْدَرُسْ، لَوْ لَمْ يَمْلِ إِلَى الشِّعْرِ مِنْ بَابِ التَّاهِي فَقَطْ، بَلْ جَدَ فِيهِ نَظِيرُ الْآخَرِيْنِ وَنَشَطَ لَهُ، وَأَنْجَزَ الرَّوَايَةَ الَّتِي جَاءَنَا بَهَا مِنْ مَصْرُ، وَلَوْلَا إِنَّهُ اضْطُرَّ إِلَى إِعْمَالِ قَرْضِ الشِّعْرِ بِسَبَبِ الاضْطِرَابَاتِ وَالثُّورَاتِ، وَبِسَبَبِ الْمَساوِيِّ الْأُخْرَى الَّتِي لَقِيَهَا هَا هَا لَدِي عُودَتِهِ، لَمَّا فَاقَهُ شَهْرَةُ فِي ظَنِّيْ أَحَدِ الْشَّعْرَاءِ فِي يَوْمِ الْأَيَّامِ، لَاهْسِبُدُنْ وَلَاهُمْرُسْ وَلَا شَاعِرٌ آخَرُ سَوَاهِمَا».

فَسَأَلَهُ الْفَتِيْ: «وَمَا كَانَتْ تَلْكَ الرَّوَايَةُ، يَا أَكْرِنِيَّسْ؟؟؟

فَأَجَابَ: «كَانَ صَوْلُنْ يَتَكَلَّمُ فِيهَا عَنْ أَجْلٍ مَأْثُرَةٍ وَرَبِّما عَنْ أَشْهَرٍ كُلِّ الْمَأْثُرِ طَرَأً الَّتِي اجْتَرَحَتْهَا هَذِهِ الدُّولَةِ. وَلَكِنْ بِسَبَبِ تِرَاجِيِّ الزَّمْنِ وَهَلَاكِ أَبْطَالِهَا، لَمْ يَبْلُغُنَا نَبَأِهَا».

فَأَرْدَفَ الْغَلامُ: «وَمَا هِيَ تَلْكَ الْمَأْثُرَةُ، وَكَيْفَ رَوَاهَا صَوْلُنْ، وَمَنْ سَمَعَهَا فَنَقَلَهَا كِرْوَايَةً صَحِيقَةً صَادِقَةً؟؟؟».

(٢) فِي هَذَا الْعِيدِ، رَاجَعْ لَنَا كِتَابُ السِّيَاسِيَّاتِ، ١٩٥٧، ٥:٥، ٩: ح. ٣.  
Cf. Wilamowitz: Aristoteles und Athen. 2, 1893, P. 271, 16.

قال الشيخ: «في مصر عند الذلتا<sup>(١)</sup>، حيث يتشعب مجرى النيل بقرب رأسه، مقاطعة تدعى السائنيكتية، لأنّ المدينة الكبرى في تلك المقاطعة هي مدينة سائس. ومنها خرج الملك آمزس<sup>(٢)</sup>. وفي نظر أهل تلك المدينة إلهة أستت حاضرتهم، اسمها بلغة مصر نيت، وباليونانية حسب قولهم أثنا. ويدعى القوم أنهم أصدقاء الأثينيين، ومن بعض الوجوه أنسباء لهم. فيقول صُولُنْ إنه صار إلى هناك، لقي لديهم حفاوةً كبرى. ولما راح ذات يوم يستجلي الأحداث العربية في القدم، ويسأل عنها أوفر الكهنة خبرةً فيها، ألمى أنه - إن صحَّ القول - لا يعرف منها الخمسَ من الطمس، لا هو ولا أيَّ رجل من الهلين. وابتغى مرَّةً أن يدفعهم إلى الحديث عن تلك الحوادث الغابرة، فشرع يتكلّم عن أقدم أمور دولتنا، عن فرنفس<sup>(٣)</sup> الذي يُعدُّ أول إنسان، وعن نيوبي، وراح يروي أسطورة ذفكلين وبيرر، كيف نجوا من الطوفان وعاشَا من بعده، ويسلسل الذين انحدروا منهما، ويحاول مما يقول أن يتذكّر عدد السنين وأن يحسب مدى الأزمان.

### ١ - ليس لليونان ذكريات عن الماضي السحيق:

مقاطعه أحد الكهنة و وهو متقدّم جدًا في الأيام قائلًا: «صُولُنْ، يا صُولُنْ، أنتم الهلين تثبتون دوماً أطفالاً، وليس من شيخ هلين». .

(١) الذلتا حرف يوناني يقابل الذال عندنا «ذ»، بشكله ولفظه. وقد سُمي هكذا رأس النيل لأنَّه يشبه هذا الحرف. (المعرب)

(٢) آمزس أو آمزس الثاني هو أحمس أحد ملوك مصر من السلالة السادسة والعشرين. عاش نحو ٥٦٩ ق.م. راجع هروذتس ٢: ١٦٢ وما يلي. نيت هي إلهة سائس الكبرى. وسائس هي ربما مدينة السويس القديمة.

(٣) فرنفس الأرغني هو الإنسان الأول وأبو إحدى النباتات. راجع فيه Akousilaos, Fr. 20 Diels. Utilisé par platon. D'après Clément, Strom. I.102.

فَلِمَا سَمِعَهُ صَوْلُنْ قَالَ: «كَيْفَ... وَمَاذَا تَقُولُ؟»

فَأَجَابَهُ الْكَاهِنُ الشِّيخُ: «أَنْتُمْ كُلُّكُمْ فَتِيَانٌ بِأَرْوَاحِكُمْ، إِذَا لَا تَحْفَظُونَ فِيهَا زَعْماً قَدِيمًا مُسْتَدِماً مِنْ نَقْلٍ أَوْ تَقْليْدٍ عَتِيقٍ، وَلَا عَلَمًا مُغْبِرًا مَعْ تِرَاخِيِ الزَّمَانِ.

وَسَبَبَ ذَلِكَ هُوَ مَا يَلِي: لَقَدْ دَهَمَتِ الْبَشَرُ كُوارِثٌ كَثِيرَةٌ وَعَلَى أُوْجَهِهِ مُتَعَدِّدَةٌ.

وَسُوفَ تَدْهِمُهُمْ أَيْضًا. وَأَخْطَرُهُمْ بِالنَّارِ وَالْمَاءِ. وَقَدْ حَلَّتْ بِهِمْ نَوَائِبُ أُخْرَى أَقْلَى

خَطْوَرَةً، وَاتَّخَذَتْ عَشْرَةَ آلَافَ شَكْلٍ غَيْرِ شَكْلِ النَّارِ وَالْمَاءِ.

فَالْقَصَّةُ الَّتِي تَرَدَّدَتْ عَنْكُمْ وَعَنْنَا أَيْضًا، وَهِيَ أَنَّ فَئِيْشَنْ بْنَ هِيلِيْسَ (الشَّمْسِ)

شَدَّ الْخَيْوَلَ يَوْمًا إِلَى مَرْكَبَةِ أَيْلِيهِ<sup>(١)</sup>. وَإِذَا عَجَزَ عَنْ دَفْعِ الْمَرْكَبَةِ فِي طَرِيقِ الْوَادِيِّ،

لَحْرَقَ مَا عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ، وَضُرْبَهُ بِالصَّاعِقَةِ وَهَلَكَ. فَهَذِهِ الْقَصَّةُ اتَّسَمَتْ

بِزَيِّ الْأَسْطُورَةِ وَشَاعَتْ. أَمَّا الْحَقِيقَةُ فَهِيَ أَنَّ انْهِرَافًا يَقْعُدُ لِلْإِجْرَامِ الدَّائِرِيِّ فِي الْفَلَاكِ<sup>(٢)</sup>

حَوْلَ الْأَرْضِ. وَهَذَا الْانْهِرَافُ يَتَمَّ خَلَالَ حَقْبٍ بَعِيدَةِ الْأَمْدِ. فَتَهَلَّكُ الْكَاشَاتُ عَلَى

وَجْهِ الْأَرْضِ بِنَارٍ مُسْتَعْرَةٍ. وَعَنْدَئِذٍ يَلْحُقُ النَّمَارُ أَهْلَ الْجَبَالِ وَالْمَنَاطِقِ الْعَالِيَّةِ وَالْجَافَةِ

أَكْثَرَ مَا يَلْحُقُ الْقَاطِنِينَ عَلَى ضَفَافِ الْأَنْهَارِ وَسَواحلِ الْبَحَارِ.

## ٤ - امتياز مصر بموقعها

وَالنَّيلُ الَّذِي هُوَ مُخْلَصُنَا فِي الْحَالَاتِ الْأُخْرَى، فِي تَلْكَ الْحَالَةِ بِالْذَّاتِ يَنْقَذُنَا

مِنْ تَلْكَ التَّهَلْكَةِ بِفِيْضَانِهِ. وَعَنْدَمَا يَبْغِي الْأَلَهَةُ مِنْ جَدِيدٍ تَطْهِيرَ الْأَرْضِ فَيَغْرِقُونَا

(١) يَذَكُرُ أَسْطُورَةُ فَئِيْشَنْ خَصْوَصًا هِيلِيْسَ (المَقْطُوعَةُ ١٩٩، أَرْزَخَ ٢) وَإِيْسِخُلْسَ

وَلِإِفْرِيْتِيْسَ.

Cf. G. Knaack. Questiones Phaeontaeae. In Phil. Untersuchungen h. von A. Kiessling u. U. von Wilamowitz-Moellendorf. 8. 1886. p. 8.

وَيَتَبَيَّنُ الْمَرْءُ مِنْ نَصَّ أَفْلَاطُونَ أَنَّ الْعُلَمَاءَ حَاوَلُوا، مِنْذِ الْقَرْنِ الْخَامِسِ ق.م.، أَنَّ

يَفْسِرُوا الْأَسْطُورَةَ تَفْسِيرًا عَقْلَيًا يَنْفُقُ وَمَعْطَيَاتِ الْفَلَاكِ.

(٢) إِنَّ كَلْمَةَ parallaxis انْهِرَافٌ، لَا تَوَجُّدُ عِنْدَ الْمُتَقْدِمِينَ عَلَى عَهْدِ سَقْرَاطِ وَلَا عِنْدَ أَرْسَطِو. وَأَفْلَاطُونَ يَسْتَعْمِلُهَا فِي السِّيَاسِيِّ ٢٦٩ e ، لِيَدِلُّ عَلَى الْانْهِرَافِ الصَّغِيرِ الَّذِي

تَبَعُّدُ بِهِ الْحَرْكَةُ الدَّائِرِيَّةُ عَنْ حَرْكَةِ الْبَذَاتِهِ.

بالمياه، ينجو من الغرق رعاة البقر والغنم المقيمون في الجبال. وسكان المدن عندكم تزجيهم الأنهر إلى البحر. وأما في هذا القطر فلا تتحدر المياه لا في هذه الحالة ولا في غيرها من الحالات. ولا تتهمر كالسيل من أعلى الهضاب إلى السهل. ولكن على عكس ذلك تتفجر كلها بالطبع من أسفل. ومن ثم تحفظ الأشياء عندها لهذه الأسباب وتعدّ عريقة سقيقة في القدم.

٢٣ بيد أن الحقيقة هي أن جنس البشر لا ينقطع يكثر تارةً ويقلّ أخرى، في كل الأمصار التي لا يضايقه فيها برد قارس أو حر لافح. ومما يجري عندكم أو في هذه البلاد أو في أي مكان آخر، فنسمع به ونعرفه، إن كان في ذلك أمر جميل أو جليل أو يمتاز بناحية من النواحي، فمن قديم الزمان يسجل هذا كله عندنا ويحفظ في الهياكل. وأما عندكم فكلّ مرة تقاد تنتظم فيها شؤون الأدب والشؤون الأخرى كلها التي تحتاج إليها الدول، إذا بفيض السماء يدهمها ويدهب بها كأنه وباء ينفشّ في سنين معهودة<sup>(١)</sup>، فيترك منكم الأميّن والجهلة، بحيث تصبحون بمثابة أحداث ابتدأوا عهداً جديداً، لا تعرفون شيئاً من كلّ ما كان في غابر الأزمان لدينا أو لديكم.

وفعلاً ما كنت تسلسله الآن من أنساب، يا صوّلين، في استعراضك أحداث بلادكم لا تختلف إلا قليلاً عن خرافات الصبية. فأنتم أو لا تذكرون طوفاناً واحداً غالى وجه الأرض، مع أن فيضانات كثيرة قد حدثت قبله. ثم لا تعلمون أن أبهى وخير أمة أخرجت للناس ظهرت عندكم وفي بلادكم. ومنها انحدرت أنت وجميع رعايا دولتكم الحاضرة، إذ قد بقي فيكم قسط زهيد من زرع تلك الأمة خلال أجيال وأجيال قد تلقوها وهم لا ينطقون بلغة الكتابة.

لأن دولة الأثينيين الحاضرة كانت مزدهرة، يأصوّلن، في العصور الغابرة، قبل أعظم بوارِ انتاب البشر بالمياه، وامتازت وتفوقت في الحرب

(١) إن نظرية طوفان دوري تختلف عن النظرية الواردة في السياسي ce٢٦٩. أما الأمراض التي تتنابنا في فترات منتظمة فهي الحميات (التيّمس a ٨٩).

d و اشتهرت في كل الأمور شهرةً واسعة. ويقال إن مآثرها كانت أجمل المآثر وأجملها، وأن نظمها السياسية كانت أبهى نظم تحت السماء سمعنا بها.» ويقول صُولِن إله لما سمع هذه الأقوال تعجب، وأبدى كل اهتمام وسائل الكهنة أن يبسطوا له بدقة وبالترتيب كل ما يتعلق بمواطنه القديم.

### ٣ - عراقة أثينا في القدم:

e فأردف الكاهن : «لا أرفض استجابة سؤلك يا صُولِن، ولكنني أنكلم إكرااماً لك ولدولتكم، وخصوصاً استعطافاً للإلهة التي نالت بالقرعة دولتكم ودولتنا، وربّتهما وهذبّتهما. بيد أن بلادكم سبقت بلادنا بألف سنة، إذ استمدت زرعكم من الأرض ومن هِيفِسْتُس<sup>(١)</sup>. وببلادنا أتت بعدها في الزمن. وقد سُجّل بالكتابة في هيكلنا حساب السنين التي مرت على حضارة وطننا هذا.

٢٤ (الشائع المصرية هي صورة لقوانين أثينا قبل ذاك العهد بتسعة آلاف سنة)

a أما مواطنوك الذين عاشوا منذ تسعة آلاف سنة، فسابين لك قوانينهم بإيجاز، وسألروي لك أبهى مأثرة أتواها. وفيما بعد إبان أوقات فراغنا، سوف نأخذ السجلات نفسها ونستعرض تفاصيل الأمور كلها بالتنالي.

والأآن تأمل شرائعهم ونظمهم بمقابلتها مع نظم هذه البلاد وشرائعها. إذ إنك تجد اليوم هنا أمثلة كثيرة عن القوانين المرعية عندكم في ذلك الحين. أولاً طبقة الكهان المفروزة عن الطبقات الأخرى. وبعدها طبقة أهل الصناعات وكل

---

(١) هذا تلميح إلى أسطورة مولد إرخثونيس، كما يوردها إفريبيدس، في روايته آين، ش ٢٦٧، راجح أنتغونوس الكرستي، مقطوعة ١٢. وقد ولد إرخثونيس من الأرض بعد أن أفسد عليها هِيفِسْتُس وهو يطارد أثنا. (المعرب)

فَئَةٌ مِنْهُمْ تَتَعَاطِي صِنَاعَتَهَا عَلَى حَدَّهُ دُونَ أَنْ تَخْتَلِطَ بِغَيْرِهَا مِنِ الْفَئَاتِ. ثُمَّ طَبَقَهَا الرَّعَاةُ. فَطَبَقَهَا الصَّيَادِينَ وَالْقَنَاصِ، وَطَبَقَهَا الْفَلَاحِينَ. وَلَقَدْ لَاحِظْتَ رَبِّيَّاً أَنْ طَبَقَهَا الْمَحَارِبِينَ مَفْصُولَةً فِي هَذَا الْبَلَدِ عَنْ جَمِيعِ الْطَّبَقَاتِ. وَقَدْ فَرَضَ الشَّرْعُ عَلَى أَفْرَادِهَا أَنْ لَا يَهْتَمُوا بِشَيْءٍ مِنِ الْأَشْيَاءِ مَا خَلَّ شَوْؤُنَ الْحَرْبِ. أَضَفْ إِلَيْ ذَكَرِيَّ نَوْعَ تَسْلِيْهِمْ بِالْمَجَانِ وَالرَّمَاحِ، وَنَحْنُ أُولَئِكُمْ مَنْ تَسْلَحُ بِهَا فِي أَرْجَاءِ آسِيَا لَأَنَّ إِلَهَهُمْ عَلِمْتَاهُمْ إِيَّاهُ، كَمَا عَلِمْتُكُمْ إِيَّاهُ أَوْلَاؤُ فِي أَصْقَاعِكُمُ الْنَّاَئِيَّةِ تَلَاقِكُمْ.

ثُمَّ تَرَى رَبِّيَّاً بِشَأْنٍ مَا يَتَعَلَّقُ بِالْفَكْرِ وَالْعُقْلِ، أَيِّ اهْتِمَامٍ أَعْارَهُ الشَّرْعُ عَنْنَا، وَحَالًا مِنْ الْبَدَائِيَّةِ، وَبِشَأْنِ الْحَضَارَةِ وَالْقَافَّةِ، كَيْفَ وَجَدَ كُلَّ شَيْءٍ، حَتَّى الْعِرَافَةِ وَالْطَّبَّ بِغَيْرِهَا الْمَحَافَظَةُ عَلَى الصَّحَّةِ، وَتَطَبِيقَاتُهُذِهِ الْأَمْوَارِ إِلَهِيَّةٌ عَلَى الْأَغْرَاضِ الْبَشَرِيَّةِ، وَكَيْفَ حَصَّلَ لَنَا جَمِيعُ الْمَعَارِفِ الْأُخْرَى النَّاجِمَةُ عَنْهُذِهِ. فَإِلَهَهُ إِنْ حَلْتُكُمْ، أَنْتُمْ أَوْلَاؤُ إِذْ ذَاكَ، بِكُلِّ هَذِهِ الْزِينَةِ الْرُّوْحِيَّةِ وَكُلِّ ذَلِكَ التَّنظِيمِ، وَأَقَامْتُ بَيْنَ ظَهَارِنِكُمْ، بَعْدَ أَنْ اخْتَارْتُ مَقَامًا لَهَا الْمَكَانُ الَّذِي خَلَقْتُمْ فِيهِ، أَخْذَهُ بَعْنَ الاعتِبَارِ اعْدَالَ الْفَصُولِ فِيهِ، إِذْ يَجْعَلُهُ صَالِحًا لِيَقُلَّ أَكْثَرُ النَّاسِ فَهَمَا وَتَعْقَلَا. وَلَمَّا كَانَتِ إِلَهَهُ مَغْرِمَةً بِالْحَرْبِ وَمَوْلَعَةً بِالْحُكْمَةِ، اخْتَارَتْ مَكَانًا مَزْمَعًا أَنْ يَجْعَلَ أَوْفَرَ النَّاسِ شَبَهًا بِهَا، وَسَكَنَتْهُ قَبْلَ أَيِّ قَبْلٍ أَيِّ مَكَانٍ آخَرَ . فَأَنْتُمْ إِنْ فِيهِ، وَاتَّبَعْتُمْ سَنَنًا مِثْلَ هَذِهِ السَّنَنِ، لَا بِلْ أَفْضَلُ مِنْهَا أَيْضًا، وَتَفُوقُتُمْ عَلَى النَّاسِ طَرَا بِكُلِّ ضَرْبٍ مِنِ الْمَنَاقِبِ، عَلَى مَا يَلِيقُ بِأَوْلَادِ إِلَهَهُ وَأَرْبَتِهِمْ.

فَمَا تَرَى دُولَتُكُمْ وَافْرَةٌ وَعَظِيمَةٌ. وَقَدْ دُونَاهَا عَنْنَا لِإِعْجَابِنَا بِهَا. وَلَكِنْ إِحدَى تَفُوقِ كُلِّ المَآثرِ عَظِيمَةٌ وَبَطِولَةٌ<sup>(٢)</sup>.

### (نَضَالُ أَثِينَا وَشَعوبُ سَوَاحِلِ الْمَتوسِطِ ضَدَّ الْاَطْلَانْتِيَّسِ)

(١) راجع المقدمة الفصل الثاني، واكرنيس ١٠٨ .

لأن سجلاتنا تذكر أية قوة ضخمة أخذتها دولتكم ذات يوم، وقد مشت بصلف على أوربا كلها وعلى آسيا معاً، من خارج حدود أوربا. من المحيط الأطلسي<sup>(٣)</sup>.

#### ٤ - الأطلنطيون :

٢٥ لأن الخضم الواقع هناك كان يمكن عبوره في ذلك العهد. وقد حوت a جزيرة عند فوهته وهي التي تدعونها، على ما تقولون، أعمدة هرقليس. وكانت الجزيرة أكبر من لفيَا وآسيا معاً. ومن هذه الجزيرة كان يمكن للمسافرين في تلك العصور أن يجتازوا إلى الجزر الأخرى، ومن هاتيك الجزر إلى القارة بأسرها، الواقعة على الساحل المقابل حول البحر الحقيقي. لأن ما يقع داخل الفوهة التي نتكلم عنها، يبدو مرفاً ذا معبر ضيق. وأما ذاك الخضم فهو بحر حقيقي، والأرض المحددة به يمكن بحق ومن كل الوجوه أن تدعى قارة بمعناها الصحيح.

b في جزيرة الأطلنطيون تلك، قد نشأت سلطنة ملوك عظيمة وعجيبة. وبسطت سيادتها على الجزيرة كلها، وعلى جزر أخرى كثيرة ومساحات شاسعة من القارة. وبالإضافة إلى تلك البلاد، كانوا يسودون من جهتنا على لفيَا حتى حدود مصر، وعلى أوربا حتى حدود ترنيا<sup>(١)</sup>. وقد تجمعت هذه السلطة برمتها ووحدت شملها، وحاولت ذات مرة في اجتياح واحد أن تستبعد كل البقعة الواقعة

(٣) في رأي كتبة معاصرین مختلفین، لاسیما ابرلر Preller Robert ، الأسطورة اليونانية ط.٤، ١٨٩٤، ص٥٦٥، صولن هو أول من قص رواية الأطلنطيون الأسطورية، ولم يعد أفلاطون إلا إلى استغلال روايته. غير أن نصوص التیمنس نفسها تشير صراحة إلى أن صولن لم ينشر شيئاً من كتاباته (cd ٢١).

(١) لفيَا أو ليبيا هو الاسم المشترك المطلق على أقسام إفريقيا الواقعة إلى غرب مصر. وترنيا (وقد غدت فيما بعد انزوريا) هي القسم الغربي من إيطاليا.

٥ في أرجائكم وأرجائنا وداخل مضيق هِرَكْلِيس. فبدت عنئذ عزة دولكم، يا صُوْلُن، وأظهرها فضلها وبأسها للبشر أجمعين. إذ تزعمت الجميع برباطة جأشها وضرورب فنونها في الحرب، وقادت اليونان، ثم انفردت في الواقع بحكم الضرورة، لانسحاب الجيوش الحليفة الأخرى، وبلغت ذروة المخاطر، وقهرت المجاهدين وتغلبت عليهم ونصبت أقواس النصر، وصانت الذين لم يقعوا قط في العبودية من أن يمسوا أرقاء، وحررتنا نحن الآخرين جميعاً المقيمين ضمن حدود أعمدة هِرَكْلِيس دون حقدٍ أو حسدٍ<sup>(٢)</sup>.

### (تواري الأطلنطيّس)

٦ وتعاقب الزمن. وحدثت هزات أرضية هائلة وطوفانات. وفي يوم واحد وليلة شديدة دهماء، خُسفت رقعة من بلادكم وتوارى معها كل جيشكم جملةً، وكذلك توارت جزيرة الأطلنطيّس في لجة البحر وانمحى أثرها<sup>(٣)</sup>. ولذا أضحت اليوم ذلك البحر غير سالك، لا يسرّ غوره إذ يحول دون ذلك وحل قريب جداً إلى وجه المياه، تركته الجزيرة عندما غارت».

### ٥ - كيف استرجع اكْرِتِيس ذكرياته:

٧ لقد سمعت، يا سocrates، في صيغة مقتضبة، ما قاله اكْرِتِيس القديم الأيام نقلاً عن صُوْلُن. وفيما كنت تتكلم البارحة عن السياسة وعن رجالها الذين

(٢) إن رواية أفلاطون الجميلة تذكرنا بمسرحية الفرس لايسيكلس (رواية المبعوث، ش ٣٥٣ وما يلى). ويمكن للمرء أن يرى في هذه الرواية تلميحاً واضحاً بعض الوضوح إلى الحرب الفارسية الثانية.

(٣) شرّاح معاصرون مختلفون يجدون في هذا الوصف تلميحاً إلى بحر سرّاجاس. وابركلس، في تعليقه على التميّس (٥٨ ب، ١، ص ١٨٨، ديهل ١٥) يورد نصاً لأرسطو يذكر فيه أعمقاً موحلة واقعة بعد أعمدة هِرَكْلِيس: «لقد أعلمنا أرسطو أن في البحر الخارجي عند مدخله أحوالاً، وأن ذلك الموضع ذو مياه منخفضة وموحلة... ويدعون حتى يومنا هذا أفراخي Vráchi، الصخور المختبئة والمغطاة بالمياه».

وصفت، كنت أتعجب إذ تذكرت الأمور التي بسطتها لكم الآن، وأناجي ذاتي  
متسائلًا كيف لامعت أقوالك في معظم الأشياء التفاصيل التي روتها صوّلن. ولم  
٢٦ أشأ أن أصرّح بذلك حالاً، لأنني لم أكن أذكر الرواية نكرى وافية بسبب تمادي  
الزمن. ففكرت إذن في نفسي أنه لابد لي أولاً من أن أستعيدها كافية في ذهني،  
وبعد ذلك أسردها لكم. ولذا وافقت سريعاً على المهمة التي أنطتها بي البارحة،  
لاعتقادي أنها قد نوفق إلى مأربنا بهذا الخطاب توفيقاً جيداً مقبولاً، لأنَّ أجلَّ عمل  
نقوم به في كل بحث يشبه أبحاثنا، هو نقيم مقال يلائم مقاصدنا.

٤ فهكذا إذن، على ما قال صاحبنا (هرمُكراٌتس) هذا، حالما خرجت من هنا  
البارحة، تذكّرت أقوال (صوّلن) ونقلتها إلى مسمع الإخوان. وبعد أن غادرتهم  
عدت أتفحصها كلها تقريباً آناء الليل حتى استعدتها بحذافيرها. وحقاً كم يصح  
القول السائر، إن معلومات الطفولة ترسخ في الذاكرة بصورة عجيبة. إذ لست  
أدرى هل استطيع أن أعيد إلى ذاكرتي ما سمعته البارحة فقط. وقد أتعجب كل  
العجب إن فانتي أمر زهيد من تلك التفاصيل التي سمعتها منذ عهد بعيد جداً. فقد  
٥ كنت أنصت إليها بلذة كبيرة وانشراح عميق، والشيخ يعلمني برغبة واندفاع،  
لأنني كنت ألح عليه في السؤال وأعود إليه مراراً ونكراراً، بحيث رسخت في  
أقواله كأنها خُطّت في ذهني بكتابة لا تمحي نظير الرسم الذي داخل الشمع  
ألوانه<sup>(١)</sup>. وما كاد الصبح ينبلج حتى أسمعت أصحابنا هؤلاء كل تلك التفاصيل،  
كي يستفيضوا في الأحاديث معـي.

(١) ٢٣ بشأن تلك الرسوم التي دخل الشمع ألوانها، راجع لابلينيس، التاريخ الطبيعي، ٢٥، ١٤٩: «ذلك الرسم الذي لا يفسده لا ضياء الشمس ولا الملح ولا الهواء:  
«Quae pictura nec sole nec sale ventisque corruptitur».



# **حوار التيمئس بالذات**

---



## ج - الأسلوب المفروض اتباعه في باقي الحوار

فالآن إذن، أنا مستعد يا سocrates، أن أبسط لكم لا الخطوط العريضة فحسب، بل التفاصيل برمتها مثلاً سمعتها. وهذا هو الهدف في أقوالنا السالفة كلّها. والمواطنون الذين وصفت، والدولة التي استعرضتها أمامنا البارحة، استعراضاً كأنه أسطوري، سوف ننقلها الآن إلى حقيقة الواقع ونضعها هنا نصب أعيننا. والمواطنون الذين صورتهم في ذهنك، سنقول عنهم إنهم أجدادنا في الحقيقة، وهم الذين كان يتكلّم عنه الكاهن المصري. سوف ينسجمون تمام الانسجام وعلى كل وجه مع أولئك، ولن نشدّ إذا فلنا عنهم إنهم أولئك الذين عاشوا في الزمن الغابر<sup>(٢)</sup>.

e وستتضافر جميعنا ونضم جهودنا المشتركة ونحاول جهد طاقتنا أن نفي وفاء لائقاً بما كلفتنا. ولا بدّ يا سocrates، أن نتفحص هل هذا القول يوافق قصتنا، أو يتربّب علينا أن نبحث عن قول آخر يكون له بديلاً.

سocrates: وبأيّ قول أفضل نستبدل هذا، يا اكرتيّس، لا سيما وأنه يلام الذبيحة الحاضرة، المقدمة إلى الآلهة، أعظم ملائمة لاتصاله الوثيق بها ومجانسته لها، ولأنه قول عظيم كلّ العظمة يعبر عن واقع، لا أسطورة شاردة وتائهة مع الخيال. فإن عدلنا عن هذه الأقوال، فكيف وأين نجد غيرها؟ لا يمكن ذلك. ومن حسن حظي، عليكم أن تتكلّموا، وعلىّ أن أركن وأخلد إلى السكينة وأستمع لكم لقاء ما قلته البارحة.

---

(٢) راجع كتاب الشرائع ٣: ٦٨٣ و ٦٨٤ .a

## د - توزيع الأدوار

اكرتيس: تأمل إذن، يا سocrates، تنظيم المأدبة التي أدبناها لك، كيف وزعنا ألوانها. لقد بدا لنا أن يبتدئ تيميس ويكلمنا أولًا عن مولد العالم وأن ينتهي بكلامه عن الطبيعة البشرية، لأنه أغزرنَا اطلاعاً على علم الفلك، وأوفرنا انصباباً على معرفة طبيعة الكون. واتفقنا على أن أتكلم أنا بعده، كأنني قبلت البشر منه وقد ولدهم بنطقه، وكأنما قبلتهم منك، وقد هذبت فئة منهم تهذيباً فائقاً، ثم أدخلتهم ليتمثلوا أمامنا مثولهم أمام قضاة، فأجعل منهن، طبقاً لفكر صوّل وشرعه، مواطنين في هذه الدولة وكأنهم أثنيَّو العهود السالفة، الذين نقلت عنهم الأسفار المصرية المقدسة أنهم دالوا وبادوا. وفي ما عدا ذلك، أتكلّم عنهم كلامي عن مواطنين حاليين في دولة أثينا<sup>(٣)</sup>.

سocrates: أتخيل أنني سأحظى، مقابلوليتي، بمأدبة خطابية كاملة فاخرة وقد حان لك، يا تيميس، بعد هذا أن تدعوا الآلهة حسب المأثور وتنتكلّم.

تيميس: أجل يا سocrates، لا بد أن أفعل هذا، لأن جميع الناس، وإن كان لهم حظّ زهيد من الفهم والتعقل، يدعون الله دوماً ويستجدونه عندما يقدمون على أي عمل صغير أو كبير. ونحن العازمون على الكلام عن بعض نواحي الكل، هل صار أو لم يصر، يلزمنا ضرورةً، إن

(٣) راجع المقدمة، الفصل الأول، الفقرة الثالثة، هذا في الواقع الموضوع الذي يعالجه حوار اكرتيس.

لم نفقد الصواب تماماً، أن ندعوا الآلهة والإلهات، وأن نسألهم أن توافق أقوالنا كلها فكرهم أتم المموافقة، ومن جهتنا أن تتسلسل هذه الأقوال في ترابط وانسجام. هذا هو ابتهالنا المتعلق بالآلهة. أما ما نسأله لذواتنا، فهو أن تفقهوه أنتم كلامي على أهون وجهٍ، وأن أبيته أنا خير تبيان على النحو الذي أفكّر به وطبقاً للأهداف التي عينا.

d



# الفصل الأول

## المثالان المكنان والمبدع

التساؤل الأول:

٢٨ في نظري إذن، لا بد أن نميز أولاً الأمور التالية: ما هو الكائن الدائم a لوجود ولا حدوث له، وما هو المحدث دوماً وغير الموجود أبداً؟ إن الواحد يدرك بالفكر بواسطة البرهان، إذ يوجد دوماً على حال واحد، والآخر يخمنه الظن بواسطة الحس الخالي من البرهان. إنه محدث بالـ وفي الحقيقة لا يوجد أبداً<sup>(١)</sup>.

## السببية والمبدع والمثالان

هذا، وإن كل محدث يحدث ضرورة عن سبب من الأسباب. إذ يستحيل b قطعاً أن يحدث حدوث دونما سبب<sup>(٢)</sup>. وأي شيء قد يحقق المبدع فكرته وخصائصه، وهو ينظر دوماً إلى الكائن على حال واحدة، ويستعمل في صنعه

(١) ٧٢ a: نجد التمييز عينه، وبعبارات مماثلة تقريراً في الجمهورية ٦: ٥٠٧ . و ٥٠٩

d راجع السياسي ..d ٢٦٩

(٢) يورد أفلاطون مراراً مبدأ السببية: فيذن ٩٨ c و ٩٩ b، فيلس ٧٢ b. الشرائع ١٠: ٨٩١ e والتي تؤسس ٢٩ d، ٤٦ e: ٧٥ c، ٦٩ a: ٦٩ c، ٣٨ d، ٤٤ c، ٣٨ d، ٦٤ d الخ.

مثالاً كهذا، فذاك كله يكون حتماً جميلاً، إذ يتم على هذا النحو. وأما ما يصنعه المبدع وهو ينظر إلى المحدث، مستعملاً مثلاً مولداً، فذاك ليس بجميل<sup>(٣)</sup>.

## تطبيق هذا التمييز على العالم

### التساؤل الثاني:

فالفالك برمتة أو العالم أو ذاك الشيء الآخر، - ولنسمه بأي اسم قد يسمى به ويتقبله أفضل قبول - لا بد أن نبحث أولاً بشأنه ما يفرض أن يبحث في البدء بشأن كل شيء: هل كان دائماً، فليس له أي مبدأ حدوث، أو هل ابتدأ من مبدأ ما؟<sup>(٤)</sup>.

إنه قد حدث لأنه منظور وملموس وله جسم. وأمثال هذه الأمور كلها محسوسة. والمحسوسات يدركها الظن بواسطة الحس، وتظهر بجلاء محدثة مولدة. ثم إننا نقول عن المحدث إن من الضرورة أن يحدثه سبب ما. فاكتشاف صانع هذا العالم وأبيه إذن عمل شاق. ويستحيل على مكتشفه أن يُفضي باكتشافه إلى الجميع.

### التساؤل الثالث :

ومن جديد، لا بد أن يبحث أيضاً بشأن العالم هذا الأمر التالي: مهندس العالم قد صنع العالم يا ترى بالنظر إلى أي من المثالين، أبالنظر إلى المثال الثابت غير المتحول، أم بالنظر إلى المحدث؟ فإن كان هذا العالم جميلاً

(٣) إن إبروكلس، d ٨٤ (Diehl. I, 265. 18) يشبه المبدع بفديس الذي لم يشا أن يتخذ نموذجاً حسياً لينحت تمثال زففـ.

(٤) راجع فيذن: a ٧٩، b ٨٣.

ومبدعه صالحًا، فجلي أنه كان ينظر في صنعه إلى المثال الأزلي. وإن كان أمر لا يحل لأحد حتى النطق به فقد كان ينظر إلى المثال المحدث. ولكنه واضح لكل عاقل أنه كان ينظر إلى المثال الأزلي. لأن العالم هو أبهى الصائرات، ومبدعه خير العلل وإذا أحدث على هذا النحو، فهو يُدرك بالعقل والفهم، وقد أبدع طبقاً للمثال الثابت.

### (العالم إذن مثال ثابت لا يتحول):

b ولما كانت هذه الأمور على هذا النحو فالضرورة الحتمية تقضي إذن بأن يكون هذا العالم صورة عالم ما<sup>(٥)</sup>. وأعظم كل شيء أن يبتدئ المرء بداءً طبيعياً فلا بد إذن من أن نميز بشأن الصورة ومثالها التمييز التالي: وهو أن المقالات والبراهين تمت بصلة القرابة إلى الأمور التي تفسرها وتبرهن هي عنها.

### (النتيجة ضربان من المعرفة، أولاً العلم):

c فالثابت إذن والراسخ الواضح بعد (إدراك) العقل له، تلزمـه بـراـهـين ثـابـتـة لا تـتـحـولـ. وـبـلـيـقـ قـدـرـ الإـمـكـانـ أنـ تـقـوـمـ هـذـهـ بـرـاـهـينـ عـلـىـ أـقـوـالـ لـاـ تـدـحـضـ وـلـاـ تـقـرـعـ، وـأـنـ لـاـ يـنـقـصـهـ شـيـءـ مـنـ الـقـوـةـ وـالـمـتـانـةـ.

### (ثانياً الظن الذي يشبه الحقيقة)

أما بـراـهـينـ ماـ يـمـاثـلـ ذـلـكـ الثـابـتـ، فـتـكـونـ محـتمـلةـ وـمـجـارـيـ الـبـرـاـهـينـ الـأـولـىـ مـنـ بـابـ المـمـاثـلـةـ، لـأـنـ المـمـائـلـ صـورـةـ الـمـوـجـودـ<sup>(٦)</sup>. وـالـحـقـيقـةـ هـيـ بـالـنـظـرـ

---

(٥) لا يفتـأـ أـفـلاـطـونـ مـتـشـاغـلـاـ بـالـبـحـثـ عـنـ نـمـوذـجـ صـنـعـتـ الـأـشـيـاءـ عـلـىـ مـثـالـهـ (الـتـيـمـئـسـ ٩٢ـ bـ، السـيـاسـيـ ٢٧٧ـ dـ، فـيـذـرـسـ ٢٦٢ـ cـ، الـجـمـهـورـيـةـ ٥ـ :٤٧٢ـ، ٦ـ :٥٠٠ـ، ٨ـ :٥٦١ـ).

(٦) راجـعـ اـبـرـوـكـلسـ، ١٠٥ـ aـ، دـيـهـلـ ١ـ، ٣٤٤ـ، ٢٨ـ.

إلى الاعتقاد والظن، ما هو الكيان بالنظر إلى الحدوث والصيغة<sup>(٧)</sup>. فلا تعجب إذن يا سocrates، إن لم نتمكن جيداً من أن نتفق ببعضنا مع بعض في أقوالنا تمام الاتفاق ومن كل وجه، ومن أن نضبط كل الضبط براهيننا في d أمور كثيرة تتعلق بالآلهة وبحدوث الكل. ولكن إن قدمنا من تلك البراهين ما لا يقل عن غيره في مدانة الحقيقة، فعلينا أن نرضى به، ذاكرين أن لنا طبيعة شرية، أنا المتكلم فيكم وأنتم المحكمين. ومن ثم يجدر بنا، إن قدمنا بشأن الآلهة وحدوث الكل حديثاً محتملاً، ان لا نلتمس من بعده حديثاً غيره يبذه ثباتاً.

Socrates: لقد أحسنت جداً، يا تيميس، ولا بدّ لنا أن نتقبل حديثك على النحو الذي نشاء. وقد أنصتنا إلى مطلعك بإعجاب. فأنجز لنا حالاً بسط موضوعك الشائق.

---

(٧) إن كلمة ينس Genesis يستعملها أفلاطون بتواتر للدلالة على الحدوث أو الصيغة. (راجع السياسي a ٢٦١، a ٢٨٢، d ٢٣٥، السفتي ٢٧، فيلس d ٢٦ و a ٢٧، الشرائع ١٠: ٨٩ وفي مواضع كثيرة أخرى).

## الفصل الثاني

### لماذا وجد العالم: الصالح الإلهي

تيمس : فلنقل لأية علة أنشأ المنشئ الصيرورة وهذا الكلّ برمنته. لقد كان صالحًا. والصالح لا يدخله حسد ما بشأن أي شيء. ولمّا خلا من الحسد، أراد أن تحدث جميع الأشياء، وهي تدانيه أعظم مданاة<sup>(١)</sup>. وقد يقبل المرء أتمّ القبول من أناس حكماء، أنّ هذا مبدأ الصيرورة ومبدأ العالم الأسمى. ويصيب كلّ الاصابة في قبوله.

(عمل الله المنظمَ)

لأن الله لما أراد أن تكون جميع الأشياء جيدة، وأن لا يكون شيء منها خبيثاً، تناول بعد هذا التصميم كل ما كان مرئياً غير هادئ، لا بل مضطرباً ومصطخباً متشوشاً، ونقله من الفوضى إلى النظام، معتقداً أن حالة النظام أفضل على كل وجه من حالة الفوضى. ولم يكن حلالاً، ولا يحل الآن، لأفضل الكائنات أن يصنع شيئاً ما لم يكن ابهى الأشياء.

(هذا الكون حي)

(١) راجع ذِيجبِينس اللائِرتي ١: ٣٠، فهو يورد قولًا من هذا النوع نسب إلى ثالس الحكيم، فيلسوف ميلتسن.

فَكِّرْ إِذْنْ، وَبَعْدَ التَّفْكِيرِ وَجَدَ أَنَّهُ لَا يَمْكُنُ أَنْ يَصْدُرَ عَنِ الْأَشْيَاءِ الْمَرْئِيَّةِ  
بِالْطَّبِيعِ كَوْنَ مَتَكَامِلٍ بِلَا فَهْمٍ يَفْضُلُ كَوْنًا مَتَكَامِلًا ذَا عِقْلًا وَفَهْمًا، وَأَنَّهُ يَسْتَحِيلُ  
أَنْ يُؤْتَى أَحَدُ الْعُقُولَ دُونَ نَفْسٍ. وَبِنَاءً عَلَى هَذَا التَّفْكِيرِ، جَعَلَ الْعُقْلَ فِي النَّفْسِ،  
وَالنَّفْسَ فِي الْجَسْدِ، وَهَنْدَسَ الْكُلَّ بِالْطَّبِيعِ أَبْهَى الْأَشْيَاءِ، وَبِنْجَزُ هُوَ خَيْرُ  
الْأَعْمَالِ. فَعَلَى هَذَا النَّحْوِ إِذْنْ، يَجْبُ الْقَوْلُ، طَبْقًا لِبِرْهَانِ مُحْتمَلٍ، بِأَنَّ الْعَالَمَ  
فِي الْحَقِيقَةِ كَائِنٌ حَيٌّ ذُو نَفْسٍ وَعُقْلًا، وَأَنَّهُ حَدَثٌ وَصَارَ بِعْنَيَّةِ اللَّهِ.

# الفصل الثالث

## طبعية مثال العالم: الحي «بذاته»

وإذ ثبت لنا هذا، علينا أن نقول ما يعقب مباشرة هذه الأمور. على شبه أيّ من الأحياء انشأ العالم منشئه؟ لن نحطّ من قدر العالم ونشبهه بأحد الأشياء التي جعلت طبعاً من نوع الجزيئات. لأنّ لا شيء يشبه الناقص ويمكن أن يكون جميلاً. بل فلنفرض أنه يشبه غاية الشبه، ذاك الكائن الذي تتكون أجزاؤه من سائر الأحياء الآخرين، كأفراد وأجناس، لأنّ ذاك الكائن يشمل في ذاته جميع الكائنات العقلية، كما ينطوي هذا العالم علينا وعلى كل الحيوانات الأخرى المنظورة. لأن الله إذ شاء أن يُشْبِه هذا العالم أعظم الشبه أيّ الكائنات العقلية وأكملها في كل شيء، جعله حيّاً واحداً منظوراً، حاوياً في ذاته كل الأحياء المجانسين له بطبعتهم.

٣٠ فهل كنا إذن على حقّ في قولنا بسماء واحدة، أو كان أصحّ أن نقول بسماءات كثيرة لا تحصى؟ لقد كنا على حقّ في قولنا بسماء واحدة، اللهم إن كان من شأنها أن تبدع على صورة المثال. لأن الكائن المنطوي على الكائنات الحية العقلية لا يمكن أن يكون ثانياً بعد آخر، إذ ينبغي من جديد أن يكون

هناك حي آخر يشمل ذينك الاثنين الأوَّلين. لأنهما يكونان بمثابة جزأين له.  
ولن يقال بحق عندئذ إن هذا الحي قد صُنِع على شبههما، بل على شبه الذي  
يجوبيهما. فلكي يكون إذن هذا الحي شبيهاً في وحدانيته بالحي الشامل، لهذه  
الاعتبارات، لم يصنع المبدع عالمين ولا عالم لا تُحصى. وإنما حدثت  
بـ وُلدَت هذه السماء وحيدة، وسوف تبقى أبداً وحيدة.

## الفصل الرابع

### لما كان العالم جسماً فهو يفرض وجود النار والتراب

ولا بد أن يكون المحدث ذا جسم، مرئياً وملوساً. ولا شيء يمكن أن يصير مرئياً بدون نار، ولا ملوساً بدون مادة كثيفة، ولا كثيفاً بدون تراب. ومن ثم طبق الله يركب جسم «الكل» من نار وتراب. ولكن لا يمكن اثنين أن يتركباً وحدهما حسناً دون ثالث.

#### ٥ (ضرورة ثلاثة حدود لإنشاء اضطراد)

لأنه لا بد أن يكون بينهما رباط يضم الواحد إلى الآخر. وخير الربط هو الذي يمكنه أن يؤلف من ذاته ومن الأشياء المربوطة شيئاً «واحداً»، في غاية الوحدة. والاضطراد يحقق هذا الأمر أفضل تحقيق. لأنه عندما يكون متوسط ثلاثة أعداد ما مكعبه أم مربعة، في نسبة واحدة من الأول إليه، ومنه ٣٢ a هو المتوسط إلى الأخير، ثم في نسبة واحدة من الأخير إليه، ومنه هو المتوسط إلى الأول؛ فعندئذ، إذا غدا الوسط أولاً وأخيراً، وإذا غدا كل من الأول والأخير أيضاً وسطاً، فيتفق هكذا حتماً أن تكون كل هذه الحدود على ذات النسب. وعندما تغدو على ذات النسب فيما بينها، تكون هي كلها واحدة.

فإن لزم أن يكون جسم الكلّ مسطحاً لا عمق له، فواسطة واحدة قد تكفي لتربيط ذاتها وتربط الطرفين الذين معها.

(ولكن لما كان جسم العالم أحد المجرّمات لزمه واسطاناً وأربعة حدود)

b والحال أنه كان ينبغي أن يكون مجسماً من المجرّمات. والمجرّمات لا تسقها أبداً ولا تضم أجزاءها واسطة واحدة، بل تضمها دوماً واسطاناً. فعلى هذا النحو وضع الله الماء والهواء في وسط النار والتراب. ووفق بين هذه العناصر، مراعياً قدر المستطاع، معادلة واحدة، وجاعلاً عين النسبة بين النار والهواء وبين الهواء والماء، وعين النسبة بين الهواء والماء وبين الماء والتراب فربطها بعضها البعض، وأنشأ سماءً واحدة مرئية وملمومة. وبناءً على هذه النسب، ومن مثل هذه العناصر الأربع في العدد، ولد جسم العالم، منسجماً بالتناسب. وحصل بفضل هذه العناصر على الصداقة. ومن ثم، لما التأمت أجزاؤه في واحدٍ، أصبح مرصوصاً لا يفصّم عراه آخر ما خلا الذي ربط بينها.

## الفصل الخامس

### العالم كروي وهو يكفي ذاته ويشمل الأجسام كلها

إن تنسيق العالم وإن شاءه قد استوعب كلاً من العناصر الأربع بجملته لأنَّ منشئه قد أنشأه من النار باسرها، ومن الماء برمَّته، وكذلك الهواء والتراب. ولم يدع خارج العالم ولا ذرة واحدة ولا أية طاقةٍ من أحد تلك العناصر<sup>(١)</sup>. وهذه كانت نوایا.

أولاً لكي يكون العالم حيًّا شاملًا متكاملاً في غاية التكامل، مؤلِّفًا من كامل الأجزاء. وعلاوة على ذلك لكي يكون واحداً فريداً، إذ لم يتبقَّ ما يمكن أن ينشأ عنه عالم آخر مماثل. أخيراً لكي لا يشيخ ولا يعتل<sup>(٢)</sup>، معتبراً أن عوامل الحرارة والبرودة وكلَّ العوامل الأخرى ذاتَ المفاعيل العنيفة، إذا

(١) راجع المقدمة، الفصل الثالث، الله ومثلاً العالم.

(٢) إن هذا المقطع يلمح إلى مناقشات قديمة بشأن وحدة العالم. وأفلاطون يورد هنا براهين استمدَّها من فلاسفة إلينا (راجع لبرمنيدس المقطوعة ٨، ولميُّس المقطوعة ٧ و ٨). واستدلال أفلاطون هذا سيعمد إليه أرسطو وتلاميذه (راجع له كتاب السماء ٤ : ٤ - ٢٨٦ b ١٠ وما يلي). وهذا ما أشار إليه ابركلس (١٥٧ - ١٦١، ديهل ٢ ص ٥٨ - .) ٦٧

أحدقت من الخارج بجسمِ مركبٍ، ودهنته في آناء غير مؤاتية، فهي تفككه وتجلب له الأمراض والهرم، وتؤدي به إلى البوار والدمار. ولهذه العلة وبسبب هذا التفكير، هندس الله العالم، وجعله فريداً شاملاً، متكاماً من جميع أجزاء العناصر طرّاً، لا يهرم ولا ينتابه داء.

### (العالم كروي)

b وقد أعطاه الشكل الملائم المجانس. فقد يليق بالحي المزمع أن يضم في ذاته جملة الأحياء، شكل ينطوي في ذاته على كافة الأشكال بلا استثناء. ولذا آتاه شكلاً كروياً، يبعد مركز قطره إلى سطحه بعداً متساوياً من كل الجهات. وأداره تدويراً، وجعله أكمل جميع الأشكال، وأشبه شيء ذاته (هو الشكل الكروي)، معتقداً أن الشبيه أفضل بعشرة آلاف مرة من المغاير.

### (العام يكفي ذاته، ولا حاجة له إلى أعضاء)

c وقد مهد الله سطح الكرة كلّه، وجعله أملس ناعماً من ظاهره. وذلك لأسباب عدّة. ولم يكن العالم بحاجة فقط إلى عيون، إذ لم يترك خارجاً عنه شيء منظور. ولا إلى سمع، إذ لم يترك خارجاً عنه شيء يُسمع. ولم يحذق به هواء لطيف يستدعي التنفس. ولم يحتاج إلى عضو ما به يزدرد الطعام، أو آخر به يدفع نهاية الأكل الذي قد سبق واستساغه. لأنّ لا شيء يخرج منه، ولا شيء يلجه من أيّ مصدر كان. إذ لم يلبث ولا شيء (خارجًا عنه). فهو d بذاته يوفر لذاته الغذاء. وقد ولد عن قصد ليتأثر ذاته في ذاته، ويصنع كل شيء ذاته في ذاته. لأنّ الذي ركب عناصره اعتقد أنه خير له أن يكتفي ذاته من أن يحتاج إلى الأشياء الأخرى.

وقد حسب الله أن هلا ضرورة أن يركب له أيادي، إذ لا حاجة له أن يأخذ، ولا أن يصد عنه مناؤاً. ولا أن يركب له أرجلًا ولا ما يستخدم للتنقل على الإطلاق.

### (إن العالم يتحرك حركة دائريّة)

٣٤ وقد حباه الله حركة تلائم الجسم، وهي التي، بين الحركات السبع<sup>(٣)</sup>، a تسجم أعظم انسجام مع العقل والفكر. ولذا برمه على نفسه، وفي نفس المحل برمهة وئيدة، وجعله يتحرك حركة دائريّة ويدور على نفسه دوراناً. وانتزاع منه الحركات الست كلّها. وحرمه من الشرود بها. وإذا لم يكن بحاجة في ذلك الدوران إلى أرجل، ولده بلا سيقان ولا أقدام.

### (تلخيص البحث السابق)

وإذ فكر الله - الدائم الكيان - هذا التفكير، بشأن الإله المزعزع أن يصيير b ذات يوم إلى الوجود، صنعه جسماً أملس مسطحاً ومتساوياً من كل صوب في بعده عن مركز قطره، وكلاً واحداً متكاملاً من أجسام متكاملة.

---

(١) الحديث في المقام عن تقسيم الحركات إلى سبعة أصناف: الحركة الدورانية، والحركة من اليمين إلى الشمال، ومن الشمال إلى اليمين، ومن أمام إلى خلق، ومن خلف إلى الأمام، ومن فوق إلى أسفل، ومن أسفل إلى فوق. وهناك تقسيم آخر إلى عشرة أنواع، نجده في كتاب الشرائع ١٠ : ٨٩٣ c . راجع التميّث ٤٣ b.

# الفصل السادس

## روح العالم

(إنها تحقق، «بالكل» وهي فلك السماء).

وقد جعل الله النفس في وسط الجسم، ونشرها خلاه كلّه، وغلفه بها حتى من ظاهره. وجعلها تدور حوله سماءً واحدةً فريدةً منعزلةً، قادرةً بمزيتها الخاصة أن ثبتت مستقلةً في ذاتها لا تحتاج إلى كائن آخر، تعرف ذاتها وتحبّها محبّةً كافيةً. وبفضل هذه المناقب كلّها، ولدها الله إليها سعيداً.

(روح العالم سبقت جسمه).

ولم يستحدث الله الروح بعد الجسم، كما باشرنا الآن الحديث عنها بعد تحدثنا عن الجسم. لأنّه لو صنع الجسم قبلها لم يسمح أن يحمل الحديث العهد قدّيمه. غير أننا إذ نشارك الاتفاق والأقدار، فنحن نتكلّم أيضاً اتفاقاً وعرضأً. لكن الله أنشأ النفس وجعلها بمولدها ومناقبها متقدمةً على الجسد، وأقدم منه عهداً وسيّدة وآمرة، وهو خاضع لها، وركبّها من العناصر الآتى نكرها وعلى النحو التالي.

٣٥ (تركيب روح العالم)

وأخذ الله من الجوهر «ال دائم الثبات على حالٍ واحدةٍ» وغير القابل الانقسام، ثم من الجوهر المنقسم المحدث في الأجسام، ومزجهما وصنع منهما صنفاً ثالثاً من

الجوهر متوسطاً بين الاثنين، له طبيعة ما هو عين ذاته وطبيعة الآخر<sup>(١)</sup>. وأقام الثبات في الوسط بين غير المنقسم من الجوهرتين وبين المنقسم المتعلق بالأجسام<sup>(٢)</sup>. ثم عاد وأخذ هذه الجواهر، وهي ثلاثة، ومزجها وعمل منها كلها صورة واحدة. ولما كانت طبيعة الآخر عسرة الخلط، حشرها ونظمها بالعنف، وضمّها إلى طبيعة ما هو عين ذاته، ومزجها مع هذا الجوهر. وإذا جعل من الثلاثة واحداً، عاد وقسّم هذا الكل إلى الأقسام التي ينبغي ويليق أن تقسم. وكل قسم مستمدٌ أصلًاً ما هو عين ذاته ومن الآخر ومن الجوهر الممزوج الناتج عنهما. وشرع يقسم على النمط التالي:

(١) راجع لترجمة النص العويسن مرتان وولراب: *Quid Plato de animae mundanae elementis docuerit*, Progr. Dresde, 1872, ص ١٠. وعنوان الكتاب الموضوع باللاتينية يعني: ماذا علم أفلاطون يا ترى بشأن عناصر روح العالم.

(٢) إن كل المخطوطات تحمل الضمير *afton* «هـما» (حتى ابركلس، ١٧٨ d، ديهل: ٢٥٥)، وهذا خلافاً لما يؤكد أشتهرات، وقد اتفقى اتسير وفولراب إثره). وهذا الضمير أفتون، الذي لا يمكن أن يتعلّق لا «بالوسط» *en méço* ولا «بغير المنقسم» *amérou* ظهر مستعصي التفسير. وإذا قرأتنا «أفتون» الضمير المفرد بدل الجمع، وأرجعناه إلى «النوع الثالث من الجوهر» *Deinde eidos... triton oucias* ... ترتّب علينا أن نترجم نظير فولراب (ص ١٠) *natura ejusdem et alterius si respicitur, etiam hac ratione medium inter individuum ejus et per corpora dividuum composuit.* جعل حتى على هذا النحو وسطاً بين غير المنقسم منها وبين المنقسم بواسطة الأجسام». ويمكن أن تفهم «أفتون» كضمير تجزئي. هذا رأي رفو. ونحن لا نرى إشكالاً كبيراً في الأمر. والضمير الجمع المضاف إليه يعود حتماً حسب القرائن إلى الجوهرتين المنقسم وغير المنقسم اللذين يتكلّم عنهما الفيلسوف في العبارة السابقة. ويقول أفلاطون في صراحة إنه أخذ ميزة الديمومة والثبات وعدم التحول وجعلها بين الجوهرتين المنقسم منها وغير المنقسم، ليمزج بين كل هذه العناصر والصفات ويركب منها مزيجاً واحداً، صورة واحدة. (المغرب).

## (تقسيم المزيج الأولية)

٥ انتزع أولاً من جملة المزيج جزءاً واحداً. وبعده انتزل جزءاً هو ضعف الأول. ثم جزءاً ثالثاً هو مرة ونصف أكبر من الثاني وثلاث أضعاف الأول. ثم جزءاً رابعاً هو ضعف الثاني. وأخذ جزءاً خامساً هو ثلاثة مرات الثالث. وجزءاً سادساً هو ثمانى مرات الأول. وجزءاً سابعاً هو سبع وعشرون مرة الأول.

## (كيف ملأ الله مجالات السلسلة الناشئة في هذا التقسيم)

٣٦ وبعد تلك التقسيمات، ملأ المجالات المضاعفة والأكبر بثلاث مرات، واقتصر من المزيج أجزاء ووضعها في تلك المجالات. بحيث حصل في كل مجال واستطان، إدراهما تفوق الطرفين أو يفوقانها بكسر واحد. والثانية تفوقهما أو يفوقانها بكمية متساوية في العدد. ومن هذه العلاقة حصل، في المجالات السابقة، مجالات واحد ونصف وواحد وتلث وواحد وثمن. فملأ الله كل مجالات واحد وتلث بمجال واحد وثمن. وترك جزءاً من كل مجال. والمجال المتروك في هذا الجزء هو في حدود عدد ٢٤٣ إلى حدود عدد ٢٥٦. وهكذا استند المزيج الذي اقتطع منه التقسيمات والمجالات.

## (الفلك وخط الاستواء وخط الانحناء)

٥ وشقّ عندئذ هذا الجهاز كله إلى اثنين من عرضه. وطبق إحدى الشققين على الأخرى بشكل X خي، (وهو حرف الخاء اليوناني)، وتنى كلاً من الشققين على نفسها بصورة دائرة. وضم طرفي كل شقة مقابل نقطة التقاءهما.

## (حركات الفلك)

وشملهما بالحركة الثابتة الدائرة في عين المكان. وجعل إحدى الدائرتين خارجية والأخرى داخلية. وأعلن أن الحركة الخارجية هي حركة تترجم عن طبيعة

«ما هو عين ذاته»، وأن الحركة الداخلية هي حركة تترجم عن طبيعة «الآخر». ووجه حركة ما هو عين ذاته جانبياً إلى اليمين، وحركة الآخر قطرياً نحو الشمال. وأعطى السطوة لدوران ما هو عين ذاته والمماثل. لأنّه تركها وحدها دون انشقاق.

### (حركة الكواكب السيارة)

أما الحركة الداخلية، فبعد أن شقّها على ستّ دفعات إلى سبع دوائر متقاوتة، وفقاً لكلّ من المجالات المضاعفة والمجالات التي هي أكبر بثلاث مرات، - وهذه ثلاثة مجالات وتلك ثلاثة مجالات -، ربّ أن تجري الدوائر جرياً يعاكس بعضه بعضاً، وأن تدور ثلات منها بسرعة مماثلة، وأربع بسرعات متباعدة تختلف من دائرة إلى دائرة، وتختلف عن سرعات الدوائر الثلاث الأخرى، ولكن طبقاً لنسب معينة<sup>(٣)</sup>.

### (موقع جسم العالم داخل روحه)

ولما أُنجز كلّ تركيب الروح طبقاً لفكرة مركبها، نظم هذا المركب بعد ذلك توزيع الجسم كله ضمنها، وردّ منتصف الجسم إلى منتصف الروح ووفر لهما الانسجام. وهي بعد أن نسجت من وسط الفلك إلى أقصاه، واشتملته في ظاهره من كلّ جانب، وأخذت تدور على ذاتها، انطلاقتها الإلهي وبشرت حياة عقلية لا تقطع تستغرق الزمن برمته<sup>(٤)</sup>. وغدا جسم السماء منظوراً، ولبثت الروح لا ترى، ولها نصيب في العقل وانسجامه، وصارت بين الكائنات المولدة المستحدثة أفضليها، وقد أحدها أفضل الكائنات العقلية الدائمة الوجود.

(٣) راجع المقدمة، الفصل الخامس.

(٤) راجع لأرسطو كتاب السماء ٢ : ٢ : ١٦ d ٢٨٥ وما يلي.

## الفصل السابع

### وظائف روح العالم

لأن الروح إذن قد مُرجمت من طبيعة «ما هو عين ذاته» ومن طبيعة «الآخر» ومن جوهر ناتج عنهما، فتألفت من هذه العناصر الثلاثة، ونسقت أقسامها طبقاً لعلاقات رياضية معينة وربطت هذه الأقسام بانسجام، فهي تقول في دور انها على ذاتها، عندما تلامس شيئاً له جوهر لا ينقسم، وتعلن بحركتها وبذاتها كلّها أي كائن يماثله ذلك الشيء وأي كائن يغايره.

#### (المعرفة: الظن أو التخمين والعلم)

b وتعلن خصوصاً، بشأن الكائنات المستحدثة، بالنسبة لأي شيء وفي أية حال وكيف ومتى يتافق لها أن يوجد كل منها، وأن يشعر ويكتبد الملمات من قبل الزائلات ومن قبل الأزليات.

والعقل الصادق في ذاته، إذ يجول في المتحرّك بذاته، عندما يتناول المحسوس، وتكون دائرة الآخر قوية فتؤذن بذلك روحه كلها، تحدث المزاعم والاعتقادات الراسخة الصادقة. ولكن عندما يتناول الأمور المنطقية العقلية وتكون دائرة «الشيء ذاته» حسنة الجري فتبقي بذلك، يتم حبّئاً حتماً الفهم والعلم.

وإن قال أحد عن الكائن الذي تنشأ فيه هاتان المعرفتان إنه شيء آخر غير الروح، فهو يقول كلّ شيء سوى الحقيقة.

## الفصل السادس

### أصل الديمومة والزمان

ولما رأى أبو العالم ووالده، أنه وُلد صورةً للآلهة الأزليةين، وأنه كائنٌ حيٌّ d متحرّك، جذل وابتهرج وفكّر أيضاً أن يجعله أكثر شبهاً بمثاله. فكما أن ذاك المثال حيٌّ سرمديٌّ، حاول أن يجعل «هذا الكل» أيضاً قدر الإمكان شيئاً مماثلاً.

والحال أن طبيعة الحيٌّ كانت أزليّة. ولم يكن من سبيل أن يربط الله هذه a الأزلية في المستحدث، وأن يدمجها به تماماً. ففكّر أن يضع صورةً متحرّكة للأزل. وفيما كان يزين السماء صنع للأزل الباقٍ في وحنته، صورةً أزليّة تجري على سنة العدد، وهي ما سمناه زماناً. لأن النهار والليل والشهور والسنين لم تكن قبل حدوث السماء، ولكن الله استبط حدوثها عندما كان يركب الفلك.

فكل أقسام الزمن هذه، و«الكان» وألْ «سيكون» غدت أصنافاً له. ونحن ن فهو وننسبها للجوهر الأزلي، غير أننا لا نصيّب في ذلك. فنحن نقول عنه وندعّي أنه كان وكائن وسيكون. ولكن لا يليق بهذا الجوهر سوى القول «إنه كائن» حسب النطق والتفكير الصحيح. أما «الكان» وألْ «سيكون» فيجد أن يقالا عن الحدوث الجاري في الزمن، لأنهما حركتان وتحولان. لكنَّ القائم دوماً على حالٍ واحدة دون تحولٍ، لا يليق به أن يصيّر أكبر سنًا أو أحدهه خلال الزمن، ولا أن يكون قد صار ذلك في فترةٍ ما، ولا أن يصيّر الآن أو يصيّر في ما بعد، ولا

أن يلْحِقَه قطعاً شِيءَ مَا تُلْحِقُه الصِّرْوَرَةُ بِالأشْيَاءِ الْحَسِيَّةِ. لَكِنَّ تَلْكَ الْأَمْرَرُ قد  
غَدَتْ أَعْرَاضاً مِنَ الزَّمْنِ، وَهُوَ يَضَارُعُ وَيَمَاثُلُ الْأَزْلَ، وَيَجْرِي فِي دُورَانِه عَلَى  
سَنَّةِ الْعَدَدِ<sup>(١)</sup>.

وَلَا بدَّ أَنْ نَضِيفَ إِلَى مَا سَبَقَ الْعَبَاراتِ التَّالِيَّةِ: مَا حَدَثَ فَهُوَ قدْ حَدَثَ وَمَا  
يَحْدُثُ فَهُوَ يَحْدُثُ، ثُمَّ مَا سَوْفَ يَحْدُثُ فَهُوَ سَيَحْدُثُ، وَاللَّامُوجُودُ هُوَ الْأَمْوَجُودُ  
هَذِهِ الْعَبَاراتُ لَا نَقُولُهَا بِضَبْطٍ وَدَقَّةٍ. وَعَلَى كُلِّ لَعْلَّ الْوَقْتِ غَيْرِ مَؤَاتِ الْآنِ لِلتَّدْقِيقِ  
فِي هَذِهِ الْأَبْحَاثِ.

فَالْأَزْمَنْ إِنْ حَدَثَ مَعَ الْفَلَكِ، لِيَوْلَدَا مَعَاً وَيَنْحَلَا مَعَاً. إِنْ جَرَى انْحَالَهُمَا يَوْمًا  
مَا. وَحَدَثَ عَلَى مَثَلِ طَبِيعَيَّةِ الْأَزْلِ، لَكِي يَشَبَّهَ ذَلِكَ الْمَثَلَ قَدْرَ الْاسْتِطَاعَةِ غَايَةِ  
الشِّبَهِ. لَأَنَّ الْمَثَلَ هُوَ كَائِنٌ مَدِيَّ الْأَزْلِيَّةِ كُلَّهُ. وَالْفَلَكُ هُوَ أَيْضًا كَائِنٌ وَهُوَ كَائِنٌ  
وَسَوْفَ يَكُونُ بِلَا انْقِطَاعٍ مَا دَامَ الزَّمْنُ.

---

(١) إِنْ أَفْلَاطُونَ يَبْسِطُ فِي هَذِهِ الْفَصْلِ نَظَرِيَّةً عَنِ الْزَّمْنِ تَنَسَّمُ غَايَةُ الْإِتْسَامِ بِطَابِعِ الْعَصْرِ، مَعَ أَنَّهَا تَرْجِعُ رِبَّما إِلَى عَهْدِ الْبَثُورِيَّيْنِ. (رَاجِعٌ لِأَرْسَطُو كَتَابَ الطَّبِيعَةِ ٤: ١٠؛ a: ٢١٨؛ ٣٣: a). يَرْتَبِطُ الزَّمْنُ بِالتَّحْوِلِ، وَهُوَ مَعْدُومٌ بِالنَّظَرِ إِلَى الْحَقَّاقِيَّةِ أَوِ الْكَائِنَاتِ الْأَزْلِيَّةِ. فَكُلَّ  
شِيءٍ يَدُومُ لَهُ زَمْنُهُ الْخَاصُّ. وَيَبْدُوا أَنَّ هَذِهِ الْزَّمْنَ يَقْبَلُ فَتْرَةَ تَحْوِلِهِ وَيَقْعَدُهُ. وَكُلَّ كَوْكَبٍ لَهُ  
زَمْنُهُ وَهُوَ يَنْفَرِدُ بِذَلِكَ الزَّمْنِ (٣٩ d). وَلَكِنَّ أَزْمَنَةَ السَّيَارَاتِ تَقْيِيسُهَا وَحدَاتُ الزَّمْنِ النَّاجِمَةُ  
عَنْ حَرْكَاتِ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ. وَعَلَوَةُ عَلَى ذَلِكَ، هُنَاكَ زَمْنٌ مُشَتَّرٌ، وَهُوَ «السَّنَةُ الْكَبِيرِ»  
إِذْ تَعُودُ فِي نَهَايَتِهِ مَظَاهِرُ الْفَلَكِ كُلَّهَا إِلَى أَوْضَاعِهَا الْأُولَى. وَهَذِهِ الْزَّمْنَ يَسِيَطِرُ عَلَى الْأَرْمَنَةِ  
الْأُخْرَى بِجَمِيلَتِهَا، كَمَا يَهِيمُ فَلَكُ التَّوَابِتُ عَلَى حَرْكَاتِ النَّجُومِ بِأَسْرِهَا.

## الفصل التاسع

### وضع الكواكب السيارة في الفلك ودورها

فمن تكبير الله هذا إن ومن مثل هذه النية لديه بشأن إحداث الزمان،  
لكي يولد هذا الزمن، نشأت الشمس والقمر والكواكب الخمسة الأخرى، الملقبة  
بـالسيارة، لتحديد وضبطه وصيانة إعداده. وبعد أن صنع جسم كل منها،  
وضع تلك الأجسام في المدارات التي يخطها دوران الآخر في جريه. وهذه  
المدارات سبعة وتلك الأجسام سبعة. وجعل القمر في المدار الأول حول  
الأرض والشمس في المدار الثاني فوق الأرض. ثم كوكب الصبح والكوكب  
المدعو كوكب هرميس المقدس جعلهما يعدوان في مدارهما بسرعة تتعادل  
وسرعة الشمس، ولكن اتجاههما يعكس اتجاهها. ولذا نرى أن الشمس وكوكب  
هرميس وكوكب الصبح، هذه الكواكب الثلاثة تتلاحم، فيلحق بعضها ببعضًا  
طبقاً لسنة ثابتة<sup>(١)</sup>. أما الكواكب (السيارة) الأخرى، إن رام أحد أن يفصل أين  
ركّزها الله، وأن يستقصي كلّ أسباب ذاك التركيز، فذاك المقال الخارج عن  
الموضوع قد يولي من المشقة ما يفوق الأهداف التي يُقال لأجلها. ولعلّ هذه  
المسائل ستحظى هي أيضاً فيما بعد حين يتسع لنا الوقت، بالشرح اللائق<sup>(٢)</sup>.

(١) راجع المقدمة، الفصل الرابع، في تقارن السيارات والكواكب الأخرى وتقابلهما.

(٢) إن بسط المسائل الفلكية التي يشير إليها ويعدها بها، لا توجد في أي مكان من التينيess.  
ولا يهتم أفلاطون إلا بكواكب أربعة هي القمر والشمس والزهرة وعطارد.

٣٩  
عندما بلغ إذن كل من الكواكب الازمة لإنشاء الزمن، الحركة  
الموافقة، وولدت تلك الكواكب كائنات حية مرتبطة أجسادها بربط روحية،  
وعندما تعلمت ما فرض عليها، وكانت حركتها منحرفة بانحراف حركة  
الآخر، تسير خلال حركة ما هو عين ذاته وهي منقادة لها، جرى بعض هذه  
الكواكب في مدار أوسع، وجرى بعضها في مدار أنيق. وسارت ذات المدار  
الأضيق بسرعة أشد، وذات المدار الأوسع بسرعة أبطأ. وبالنظر إلى حركة  
ما هو عين ذاته، بدت الكواكب الدائرة بأقصى سرعة واللاحقة ذات السرعة  
الأبطأ وكأن هذه الأخيرة تلتفها<sup>(٣)</sup>. لأن حركة ما هو عين ذاته في تدويرها  
دورات الكواكب تدويراً لولبياً، جعلت أبطأ الكواكب سرعة يبدو، بسبب  
ازداج دوراتها وبسبب تعاكس تلك الدورات في آن واحد، وكأنه أقرب  
الجميع إلى تلك الحركة، وهي أسرع الحركات طرراً.

(أصل الليل والنهر)

٤٥  
فلكي يكون هناك مقياس جلي لبطء الكواكب فيما بينها وسرعتها، ولكي  
يُبدي ما يتعلّق بحركاتها الثمانية، أناط الله منارة بالحلقة الثانية المحدقة  
 بالأرض. وهي ما نسميه الآن شمساً. كي تثير أعظم إشاره أرجاء السماء  
برمتهما، ويشتراك بالعدد جميع الأحياء الذين يليق بهم ذلك، ويتعلّموه من  
دوران (ما هو عين ذاته) القائم على حال واحدة ومن مثيله.

فقد حدث الليل والنهر إذن على هذا النحو وبسبب هذه الغايات. وهمما  
دوران مدار فريد هو أعقل المدارات. ويحدث الشهر عندما ينجز القمر

(٣) إن مدار ما هو عين ذاته تتبعه حركة النهر. وهذه الحركة تسيطر على كل الحركات  
الأخرى، وتجرّها في سيرها، مع أن تلك الحركات تتجه اتجاهًا معاكساً . ومن ثم  
نتبيّن لما تظهر الكواكب وكأنها تدور دوراناً لولبياً. راجع من المقدمة الفصل الرابع.

دورته ويلحق الشمس. ويحدث العام عندما تنجز الشمس دورتها. أما دورات الكواكب الأخرى، فلا يفهمها سوى النذر القليل من الناس، ولا يدعونها بأسماء، ولا يرصدونها ولا يقابلونها ببعض حسابياً، وبالتالي، إن صح قولنا، لا يعرفون أن شحطات تلك الكواكب هي زمن، وأن تلك الشحطات تستغرق زمناً لا يحصى، وأنها متتوعة إلى حد عجيب.

#### (السنة الكبرى)

ومع ذلك لا يمنع هذا من أن ندرك أن اكتمال عدد الزمن يستوعب السنة الكاملة، ويحدث هذا الأمر عندما تنجز المدارات الثمانية جميعها سعيها، وتبلغ إلى نقطة انطلاقها، وتعود كل منها وتنقيس سرعتها على دورة الثابت في ذاته على حالٍ واحدة، والسائل سيراً منتظماً.

#### (الختام)

فعلى هذه السبل ولهذه الغايات إذن، نشأت الكواكب ذات الأدوار، والمنطلقة في كبد السماء، كي يكون هذا العالم على أعظم شبه مع الكائن العقليِّ الكامل، ويجاري أتمَّ مجازاة طبيعة الأزل.

## الفصل العاشر

### لا بد أن يحيي العالم أربعة أصناف الأحياء

وكانت الكائنات الأخرى إلى مولد الزمن قد صُنعت على شبه المثال الذي صُورت عليه. وهذا العالم لم يكن قد ضمَّ في داخله كلَّ الكائنات الحية المزمعة أن تحدث . ومن هذه الناحية مابرخ ببيان مثاله.

فشرع الله يصنع هذه الكائنات الباقيَة، مصوِّرًا إياها على طبيعة مثال العالم. ومن ثم على الوجه الذي يعاني عقلُه المثلَ في «من هو الحي»، ما هي تلك المثلُ وكم هي فيه، ارتأى الله أنه يجب على هذا العالم أن يحيي هو أيضًا كائنات مماثلة لها في الماهية والكم. وهي أربعة مثلٍ. المثال الأول هو جنس الآلهة السماوي. والمثال الثاني هو الجنس الجاري في الهواء. والمثال الثالث هو الصنف المائي. والمثال الرابع هو الجنس الذي يمشي على الأقدام البري.

(الآلهة الفلكية)

وطفق إن يصنع من نار القسط الأعظم من صورة الجنس الإلهيَّ، كي يتلألق أعظم تألق ويكون بهيًّا جداً في النظر. وإذا صوره على صورة «الكل» جعله حسن الاستدارة، ووضعه في ذهن الأقوى لينقاد له: وزرع إفراده على

b سطح الكرة السماوية كلها، ليكونوا لها بجملتها زينةً حقيقة. وحبا كلاً من أولئك الأفراد حركتين: الواحدة ثابتة في ذات الإله وتدور حول عين الأمور يفكر بها دوماً في ذاته، والثانية حركة الاندفاع إلى الأمام، يخضع فيها لدورة الثابت والمماثل. ولا يتحرك هذا الجنس من الآلهة بالحركات الخمس الأخرى وهو منصرف عنها كي يكون كلَّ من أفراده قادر المستطاع في غاية الصلاح.

ولهذه السبب بالذات نشأت جميع الكواكب التي لا تسير ولا تتبه، وهي كائنات حية إلهية أزلية تدور في ذات المكان بصورة ثابتة، وتثبت دوماً على تلك الحال. أمّا الكواكب الدوارة ذات المسيرة والتيه الذي وصفناه فيما قبل، فقد حدثت ونشأت بعد تلك الكواكب الثابتة.

### (الأرض)

وقد استتبع الله الأرض حاضنة لنا ومربيّة، ولفّها حول المحور الممتد خلال العالم كله<sup>(١)</sup>، وخولّها إيداع الليل والنهر؟ وأقامها حارسةً عليهم، وجعلها أولى الآلهة الذين نشؤوا داخل الفلك وأقدمهم عهداً<sup>(٢)</sup>.

---

(١) راجع المقدمة، الفصل الخامس والسادس.

(٢) طبقاً لمعطيات المقطع ٥٣٧ ولد الليل والنهر مع الفلك، ومن ثم قبل مولد الأرض. وليس هذه سوى أقلم الآلهة المحشورة في بطن الفلك (٤٠ e). ومن جهة أخرى يتحمل أن تكون الأرض ثابتة بلا حراك، (راجع الفصل الخامس من المقدمة). فكيف يمكنها أن تكون «حارسة الليل والنهر؟» لا شك أن أفالاطون يلمح إلى التعليم الذي ينسبه سمبليتشيس إلى البيثوريبين: «لقد قالوا إن الأرض كوكب، لأنها هي أيضاً آلة للزمن، إذ هي سبب النهر والليل. وفي الواقع عنها يصدر النهر عندما يعكس الأشعة بوجهها المتوجه نحو الشمس. وهي سبب الليل عندما تدير وجهها نحو مخروط الظل الناتج عن وضعها مقابل الشمس (Diels, Wors. 3 .1. 356. 25).

ومن العبث أن نتحدث عن جوقات هذه الكواكب التائهة السيارة ورقصها، وعن تدانيها بعضها من بعض، وعن دورانها بعضها حول بعض، d وتسابقها، وفي قرانها والتحامها، أيّ من تلك الآلهة يحادي الآخر، ومن منها يغدو على الطرف المقابل، ومتى يقف بالنظر إلينا بعضها أمام بعض، وبعد أيّ حَقْبٍ كلُّ منها يحتجب (فينحسف أو ينكسف): ثم يعود ويزداد للعيان، فيبعث المخاوف في قلوب من لا يستطيعون التفكير، وينبئ عن الأحداث الواقعة عقب تلك الظاهرات الفلكية. فالكلام على هذه الظاهرات دون النظر إلى ما يمثلها في الواقع عبث وعناء باطل. وحسينا هذا المقدار من التوسيع في هذه الأمور، ولنختم مقالنا في طبيعة الآلهة المنظورة والمولودة.

## الفصل الحادي عشر

### سلالة الآلهة الآخرين

هذا، وإنه لفوق طاقتنا أن نقول شيئاً عن الآلهة الآخرين وأن نعرف مولدهم. وفي هذا الموضوع علينا أن نصدق الذين تكلموا عنهم فيما قبل، لأنهم على ما يقولون، من سلالة الآلهة ويعرفون دون ريب معرفة جلية واضحة أجدادهم. فيستحيل إذن أن لا نصدق أبناء الآلهة، ولو تكلموا عن أولئك الآلهة دون بینات مقبولة وبراهين قاطعة. ولكن بما أنهم يرددون أنهم ينقولون تباشير تتعلق بأسرتهم وذويهم، فلا بد من أن نتبع العادة المألوفة ونصدقهم.

فليكن إذن مولد هؤلاء كما تخيله أولئك الشعراء، وهاكم ذلك المولد: ولدت الأرض من فلك السماء ولدين هما أكتئوس ونتيس. ولد لهذين فركيس واكرؤنس رينا وكل من بعدهم. ومن واكرؤنس رينا ولد زفس وهيرا وجميع الذين نعرف أنهم يدعون إخوة لهذين، وهؤلاء أيضاً أنجبوا أبناء وأحفاداً<sup>(١)</sup>.

---

(١) يشير أفلاطون في هذا النص إلى مولد من مواليد الكون عند الأرقين ويدرك فيه أربع سلالات إلهية. واكراتيس ٤٠٢ bc وفيلسن ٦٦، يلمحان دون ريب إلى هذا المولد نفسه، الذي شمل ست سلالات إلهية (طبقاً لما ورد في الشعرتين اللذين يذكرهما =

فَلِمَا وُلِدَ إِذْنُ جَمِيعِ الْآلهَةِ يَدُورُونَ عَلَيْهِ فِي فَلَكِ السَّمَاءِ، وَالَّذِينَ  
يَظْهَرُونَ قَدْرَ مَا يَشَاءُونَ، قَالَ لَهُمْ وَالَّذِي هُوَ هَذَا الْعَالَمُ بِأَسْرِهِ هَذِهِ الْأَقْوَالُ:

---

= اكْرَانِسُ. والمقطع كله هنا هجائي ساخر، ويظهر ذلك بوضوح وهذا ما يلاحظه  
وبينير: F. Weber. Platonische Notizen über Orpheus, München, 1899, p. 12 et suiv.  
ويعود أفلاطون في حوار اكْرَانِس ١٠٧، ويقول إننا في جهل كامل بشأن الآلهة،  
راجع الجمهورية ٢ : ٣٦٤ e «وَهُمْ كَمَا يَدْعُونَ سَلَالَةً مُوسِئِسْ وَأَرْفَقْسْ وَسِلِينِي  
وَالْأَهَاتِ الْطَّرْبِ وَالْفَنِّ وَالْمُوسِيقِ».

## الفصل الثاني عشر

### تركيب أجساد الأحياء الآخرين

b «يا آلهة من آلهة أنا مبدعها وأبوها، إذ هي مصنوعات أحدثتها محبوكة لا تنفصم عراها إن لم أشاً ذلك. هذا، وأكيد أن كل ما رُبط ورُكب يحل. ولكن ابتغاء حلّ ما نُظم وانسجم انسجاماً بهيأ فطابت حاله، هو مبتغى الشرير. ومن ثمّ بما أنكم محدثون لستم خالدين ولا صامدين كلَّ الصمود، لا تفك عراكم. ومع ذلك لن تتحلوا، وهذا أكيد، ولن تلقوا مصير الموت، لأن إرادتي هي لكم رباط أعظم وأقوى من الرُّبْط التي شُدُّدت بها عند مولدهم، فتعلّموا الآن إذن ما أقول وأبيّن لكم.

c لقد بقي ثلاثة أجناس مائتة لم تولد بعد. وما لم تبرز هذه الأجناس إلى الوجود فالسماء تثبت ناقصة. إذ لم تحرز في ذاتها كلَّ أجناس الأحياء. مع أن ذلك يفرض عليها، إذا ما لزمها أن تكون كاملة كمالاً وافياً. وإن أنا أحدثت وصييرت هذه الأجناس، ونالت الحياة من لدني، عادلت ربما الآلة. فلكي تكون إذن مائتة، ويكون هذا الكلَّ كلاً شاملاً في الواقع، التفتوا إذن حسب طبيعتكم إلى صنع الكائنات الحية، مقتديين باقتداري في مولدهم وإبرازكم إلى

الوجود. أما القسم من هذه الكائنات الذي يليق به أن يُسمى باسم الخالدين،  
هـ المدعو إلهيًّا، والمرشد فيهم جميع الذين يتبعون اتباع الحق والعدل على الدوام  
واقفاء آثاركم، فأنا أبذر بذاره وأبدأ بصنعه وأدفعه إليكم. وعلى أثر ذلك،  
تُسدون بسدى الغير المائت لحمة المائت، وتصنعنون كائنات حية وتولدونها  
وتؤتوها طعامها وتربونها. وإذا هلكت تعودون وتتقابلونها».

## الفصل الثالث عشر

### الصانع يصور الأرواح ويركبها

قال الله هذه الأقوال، ثم عاد إلى الجام الأولى، التي خلط فيها روح «الكل» ومزجها وسكب فيها البقايا من الجوادر التي عمد إليها من قبل. ومزجها على الطريقة ذاتها. غير أنه لم يبق شيء من الجوهر الصافي الثابت على حال واحدة بل من الجوهر الثاني والثالث فقط. فلما ركب كلَّ ما بقي من هذين الجوهرتين قسمَه أرواحاً تساوي الكواكب عدَّاً، وزعها على الكواكب واحدة لكلَّ كوكب. وأصعد الأرواح إليها إصعاده لها على مراكب. وأبدى لها طبيعة «الكل» وأطلعها على النوميس المحتممة، نوميس مصائرها:

(سنن مصير الأرواح العامة)

أنَّ مولداً أوَّلاً واحداً سيرتَب لها جميعها، كي لا ينتقص هو حقَّ أحد. وبعد أن يلقي بذارها في أدوات الزمن، كلَّ واحدة منها في الأداة الموافقة لها، ٤٢ يفرض عليها أن تَبتَأ أوفر الكائنات الحياة خوفاً وانتقاماً لله. وأنَّ الطبيعة البشرية تكون مزدوجة. وأنَّ الجنس الأقوى منها سوف يتَّسم بسمة خاصة، a ويدعى فيما بعد رجالاً.

وعندما تُغرس الأرواح بحكم الضرورة في أجسادها، وينمو قسمٌ من جسدها وينتقلُّ قسم، يتحمّل إدراكَ أن ينشأ معه: أوَّلاً شعور واحد في الجميع

ينجم عن الأهواء العنيفة، وثانياً ينشأ الحب تمازجه اللذة والحزن. يضاف إلى ذلك، الخوف والغضب، وكل الأهواء الناجمة عنها، وكل التي تناقضها طبعاً. فمن تغلب على هذه الأهواء عاش في البر، ومن غلب لها عاش في الاثم.

b ومن يحي حسنا زمانه الملائم، يعود فينطلق إلى سكني نجمه المأнос، فيحظى بحياة سعيدة في ألفة الكوكب. وإن زل عن هذه المبادئ، تحول في ولادته الثانية إلى طبيعة امرأة. وإن لم يرعي في هذه الحالة أيضاً عن شرّه، فعلى النحو الذي يحط به من كرامته ويسيء التصرف، على شبه ذلك النحو تكون الولادة التالية فيتحول دوماً من طبيعة وحش إلى طبيعة وحش آخر تماثل شرّه. وهكذا دوالياً، فلا يستبدل حاله السيئة ولا ينجو من متابعيه ومشقاته، قبل أن ينقاد لدوره «ما هو عين ذاته وما هو مماثل» المطبوعة فيه، ويسحب معه في إذعانه تلك الكتلنة الضخمة من النار والماء والهواء والتراب التي نمت فيه من بعد، وهي ثورية غير عاقلة، وقبل أن يخضعها للعقل، ويبلغ بها من جديد إلى صورة حالته الأولى الفاضلة جداً.

c

d

وبعد أن سن الله للأرواح كل هذه القوانين، كي لا يكون فيما بعد مسؤولاً عن شر كل منها، بذر بعضها في الأرض، وبعضها في القمر، وبعضها في كل ما هناك من أدوات أخرى للزمن<sup>(١)</sup>. وبعد زرع الأرواح، كلف الآلهة الجدد أن يصوّروا الأجساد المائتة، وأن يضمّوا إليها كل ما ينقصها من أرواح بشرية. وفوض إليهم بعد أن ينجزوا هذا العمل وكل المهمات الأخرى التابعة له، أن يتسلّطوا عليها وأن يسوسوا جنس المائتين خير سياسة ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً، وأن يرعوه أجمل رعاية، كي لا يغدو هذا الجنس لنفسه علة الشرور والمساوئ.

(١) راجع المقدمة، الفصل السابع، المطلب الخامس. لا يتكلّم أفلاطون فيما بعد، كما يفعل هنا، عن كثرة الكواكب الآلهة. ونحن نجد في الشرائع ١٠ : ٩٠٣ و ٩٠٤ b اشارة إلى هذا المعنى عينه.

## الفصل الرابع عشر

### الآلهة الأحداث يصوروون الأجسام

#### اتحاد الروح والجسد

٤٣ وبعد أن رتب الله هذه الأمور كلّها، ما انفكَ على حاله المأثور يتوقف a مجرى الأمور. وفيما هو ينتظر ويتوّقع، فكرَ أبناءه بأمر أبيهم وأطاعوه. فأخذوا المبدأ الخالد في الكائن المائت، واقتدوا بمبدعهم واستعاروا من العالم عناصر نار وتراب وماء وهواء، على أن تُعاد فيما بعد، ولحموا العناصر المستمدّة وربطوها بعضها ببعضٍ، لا بالرُّبط غير المنفصمة التي رُبّطوا هم بها، ولكنّهم صهرواها بواسطة مفصلات دقيقة جداً لا ترى لدقّتها، واصطنعوا من تلك العناصر جميعها كلَّ جسم بمفرده.

#### (اتحاد الروح والجسد)

وغمّسوا دورات الروح الخالدة في جسد زاخرٍ بما يرد إليه وما يصدر عنه من تيارات. وهذه الدورات لدى انغماسها في نهر هدار لم تخضعه ولم تُخضع له. بل ما مافتتت تارةً تتجرف في تياره بالعنف، وتارةً تجرفه في مجرّاها. بحيث شرع هذا الكائن الحيَ يتحرّك برمته، وإنما بلا نظام ولا تعقل، متوجّهاً إلى حيث يتنقّل له أن يسير، وقد أحرز الحركات الستَّ جملة. فجعلت

ذلك الكائنات الحية تقدم إلى الأمام، ثم تُقفل راجعة إلى الوراء، ثم تسير نحو اليمين ونحو الشمال، وتتحدر وتصعد، وتسير في كل اتجاه للأماكن الستة.

### (ما يحثه الحسن من اضطرابات)

لأنه ولو كان الموج الذي يغمر الجسد، ثم يتدفق منه، عارماً - وهو التيار الذي يؤتى به الغذاء ويُوفّر به - فشعور كل جسد بما ينتابه من أرزاء يسبّب له اضطراباً أشد وأعنف من اضطراب ذلك التيار. فعندما يصطدم جسم إنسان عرضاً بنار خارجية غريبة عنه، أو بصخر، أو بما يُزلقه من مياه متجمدة أو عندما تلفه عاصفة رياح هوجاء، تثور الاضطرابات في الجسد بفعل تلك العوامل كلها وتتدفع بقوّة إلى الروح. وهذه الاضطرابات برمتها هي التي دعيت فيما بعد، ولهذه الأسباب، مشاعر. وتدعى الآن أيضاً مشاعر أو إحساسات. وفضلاً عن ذلك، بما تُحدث تلك الانفعالات عندئذ وعلى الفور من اضطراب واسع وعنيف جداً، يُضاف إلى اضطراب قناعة الجسد الجارية بلا انقطاع، وبالهزة الشديدة التي تهز بها دورات الروح، تُعطل منها تماماً دورة ما هو عين ذاته، لأن دورات الروح تعاكسها، وتنمعها عن السيادة وحتى عن السير. ثم إنها تهز هزاً دورة الآخر، ومن ثم تُحور تحويراً كل أبعاد الضعف والأبعاد التي هي ثلاثة مرات أكبر، وهذه ثلاثة وثلاثة: كما تُحور واسطات واحد ونصف وواحد وثلث وواحد وثمن، والأوصال الناشئة عنها، وتحدث في حلقات تلك الدورة كل خلل ممكن. وإذا هي غير قابلة للتفكك تماماً إلا بإرادة واضح لحمتها وسدتها، فإنها تشوشها ذلك التشويش، بحيث لا تحفظ تماسكها إلا بالجهد. وهي تجري وتدور ولكن دونما تعقل. وتدور تارة دورات معاكسة، وتارة منحرفة، وتطوراً منقلبة. ومثلها مثل رجل انقلب رأساً على عقب، وأُسند رأسه إلى الأرض ورفع قدميه إلى فوق قبالة آخر. فعندئذ في وضع الذي يعاني من هذا الموقف

ووضع الذين يشاهدونه، تتمثل الأشياء وكأن ذات اليمين هي ذات الشمال، وكأن ذات الشمال هي ذات اليمين. ويبدو الأمر على هذا النحو، لكلٌ من الطرفين المتقابلين.

#### ٤ (أسباب الخطأ العامة والجنون)

a دورات الروح تعاني هي أيضاً عين المصاب ومكاره أخرى مماثلة، وتعاني منها بشدة فعندما تعثر على شيء من الأشياء الخارجية يجанс ما هو عين ذاته أو الآخر، عندئذ تسمى المماطل لشيء والمغاير لآخر بأسماء تناقض الحقيقة وتغدو كاذبة غاشمة. ولا يكون فيها ولا دورة واحدة أمراً أو مرشدة. وإن حملت من الخارج بعض الانفعالات، ووقعت على دورات الروح وجذبها في تيارها، هي وكل غلاف الروح، فعندئذ تبدو تلك الدورات وكأنها غالبة، في حين أنها مغلوبة على أمرها.

b فسبب هذه الانفعالات كلها، عندما تربط الروح بجسد مائتٍ تصير حالاً  
ومنذ البدء بلا فهمٍ ولا عقل<sup>(١)</sup>.

#### (كيف يعاد الترتيب والنظام)

c ولكن عندما يتقلّص ويتناقص تيار النمو والازدهار الجسدي، تعود دورات الروح وتأخذ طريقها، طريق الهدوء والسكنية، وتسير فيه راسخة أكثر فأكثر، مع تراخي الزمن. وعندئذ ترجع إلى هيئتها الطبيعية، فتستقيم دوراتها وتعلن بصواب عن الآخر وعما هو عين ذاته، وتصير الذي يحيوها عاقلاً. وفضلاً عن ذلك، إذا اتبَعَ منهج تربوي قويم، أمسى متبعه سليماً معافياً

---

(١) مفعول تجسد الروح الأول هذا يشار إليه أيضاً في حوار فيذن ٨١ و ٨٣ d. ويعود إليه أفلاطون في المقطع ٨٦ e من حوار التيمئس هذا.

بجملته وأفلت ناجياً من أشد داء. أما إذا تهامل وقضى عمره في عيشة عرجاء، فهو يصل آذن (الجحيم) ناقصاً معتوهاً.

### (ضرورة الإفاضة في الشرح والتفصيل)

ولعلنا نتناول هذه الأمور فيما بعد. أما مواضيعنا الحاضرة، فعليها أن نبسطها بدقة أوفى. ولكن قبل الخوض فيها، لابد أن نفصل ما يتعلق بنشوء d أقسام الجسم، وما يتعلق بنشوء الروح، لأية أسباب كونت وبأي عنایة من قبل الآلهة، وأن نتمسّك بالمعقول في هذا كله، وأن ننهج هذا المنهج ونسير على هذه المبادئ.

## الفصل الخامس عشر

### شرح الأمور بالعلة الغائية

#### جسم الإنسان

##### ١ - (الرأس وأدوات التنقل)

وإذا كانت الدورات الإلهية اثنين بالعدد، ورام الآلة أن يقتدوا بشكل «الكل»، وهو شكل مستدير، ألوّجوا هاتين الدورتين في جسم كروي، نسميه الآن رأساً، وهو أوفّر أقسام الجسم الـلوّهة والـسائد على كلّ ما فينا. وقد قيد الآلة الجسد برمته، وأخضعوه لخدمته، إذ فكروا في أنفسهم أنه سوف يشترك في جميع الحركات الممكن حصولها. فلكي لا يتحير وهو يتدرج على أرض ذات مرتفات ووهد متّوّعة، كيف يرتفق تلك المرتفعات، ويصعد من هذه الوهاد، أعطوه باقي الجسم مركبةً و هو توا عليه المسير. ولذا حصل الجسد على الطول، ونمّت فيه أربعة أعضاء ممتدّة تتطوّي، هيأ له الله بها التنقل فهو يتمسّك بها ويتوكأ عليها، وأصبح قادرًا أن يتّرد إلى جميع الأمكنة، حاملاً فوقه أقدس قسم من ذاتنا وأكثرها الـلوّهة، فعلى هذا النحو إذن ولهذه الغايات، نمت فينا أجمعين سيقان وأيادي.

## (وجهها الجسم)

وإذ حسب الآلهة الأمام أكرم من الوراء وأحق بالرئاسة، جعلوا القسط a  
الأكبر من سيرنا في هذا الاتجاه. فترتب أن يحرز الإنسان الجهة الأمامية من  
جسمه مميزة عن جهة الخلفية وغير شبيهة بها.

## (الوجه)

b ولذا جعلوا الوجه من هذه الجهة، من تجوف الرأس. وأنزلوا فيه أجهزة  
استبصار النفس واستدراكها كلها. ورتّبوا أن يكون هذا القسم من الجسم شريكاً  
في القيادة، وهو القسم الأمامي بالطبع.

## ٢ - (العينان والبصر)

c ومن هذه الأجهزة هندسوا قبل كل شيء الناظرين، حاملي النور،  
ونزلوها (في الوجه) لهذا السبب التالي. فقد استمدوا من النار كل قسم لا  
يحرق، بل يوفر نوراً لطيفاً، واحتالوا ليصبح جسماً يألف كل نهار. لأنهم  
جعلوا النار الصافية التي فيها، تسيل بحملتها ناعمةً غزيرة. وكثروا خصوصاً  
قسم العينين الأوسط، بحيث يمنع عن التسرب كل قسم آخر غليظ من النار،  
ولا يدع ينساب منها إلا مثل هذا القسم النقي وحده.

d فعندما يلقى إذن نور النهار تيار البصر، ويقع إذاك الشبيه على الشبيه،  
فيتكافف ذلك النور، ينشأ ويتركب على خط الناظرين المستقيم جسم واحد  
مؤتلف. وحيثما يستقر النور المنحدر من داخل العينين، يقع على النور  
المنعكس عن الأشياء الخارجية ويلتقي به. فيغدو كله ذا انتباع مماثل  
لانتباع النور الخارجي بسبب التشابه بينهما. وإن مس شيئاً من الأشياء في  
حالة من الحالات، أو مس شيء من الأشياء، فهو يبعث حرّكات الأشياء التي

يمسها أو تمسه إلى الجسم بجملته حتى تبلغ الروح، ويشير ذلك الشعور الذي نقول عنه إننا نرى بناء عليه.

### (الرقاد والأحلام)

وحين ينكمف النور الخارجي المجاز عائداً إلى الليل، ينقطع عنه النور الداخلي. فإذا خرج هذا النور الأخير ولقي نوراً لا يشبهه، تتغير حاله e وينطفئ. لأنه لا يلبث بعد من طبيعة الهواء المجاور، إذ لا يحوي ذاك الهواء ناراً. فيكِّفَ إذن عن الرؤية، ويجلب النوم، لأن الجفون، تلك الواقية التي استتبّطتها الآلة لحماية البصر، عندما تُغلق من طبعها، تَحشر في الداخل قوة النار. وهذه القوة تذيب وتمهد الحركات الداخلية. وإذا تخدَّم تلك الحركات يسود الهدوء. وعندما يمسي الهدوء عميقاً، يهبط على المرء رقاد ذو أحلام وجيبة زهيدة. أما إذا انتابت المرء هزّات أعنف، فحسب نوعها ونوع الأمكنة التي ترسب فيها، تُحدِّث في الداخل هزّات مماثلة وبالمقدار عينه، وتُحدِّث تخيلاتٍ يحفظ الناس ذكرها عند نهو حضهم، عندما تتَّبعهم الأمور الخارجية.

### ٤٦ (المرايا)

هذا، ولا يصعب بعد الآن أن نفهم ما يتعلّق بعكس الصور، التي a تعكسها المرايا أو أي سطح لامع أملس. إذ من تداخل كلٍّ من النار الداخلية والنار الخارجية الواحدة في الأخرى، ثم من تحول هذه وتلك كل مرة إلى نارٍ واحدة، في جوار السطح الأملس، وتبدلها مراراً وعلى أنواع مختلفة، تظهر b ضرورة مثل تلك الصور جميعها، لأنّ النار المحدقة بالوجه تتكافُّف مع النار المحدقة بالبصر، حول الشيء الناعم اللامع.

## (انقلاب الصور)

وما على اليمين يُتوهّم على الشمال، لأن الأجزاء المقابلة من (نار) البصر تلامس الأجزاء المقابلة (من النار المنبعثة من الأشياء). وهذا خلافاً للعادة القائمة في التلاحم.

## (المرايا المقعرة)

وعلى عكس ذلك، ما على اليمين، وما على الشمال يظهر على الشمال عندما يقع النور الذي يتكاثف معه. ويحصل عندما يعلو سطح المرايا من جانبيه، (فيقعر) فيدفع ما على اليمين إلى الشطر الشمالي من العين، والآخر إلى الآخر، (أي وما على الشمال إلى الشمال إلى الشطر اليماني من العين).  
بيد أن هذه المرأة نفسها، إذا أديرت على خط عرض الوجه، فهي تظهر كل شيء وكأنه مقلوب، لأنها تعكس الضياء الوارد من أسفل إلى فوق، ثم الضياء الوارد من عل إلى أسفل.

## الفصل السادس عشر

### الأسباب اللاحقة والآلية وصلتها بالبصر

فكل هذه الأمور إذن هي من الأسباب اللاحقة والمرادفة التي يستعملها الله كخدمٍ لتحقيق فكرة الأفضل. ولكن المفكرين في أغلبیتهم يظنون أنها ليست أسباباً مرادفة، بل أسباب الأشياء برمتها، إذ هي التي تحدث البرد والحرّ والجمد والذوبان وما إلى ذلك جميعاً.

إلا أنها غير قادرة قطعاً أن تحرز العقل والفكر، إذ لا بدّ من الاعتراف بأن الروح وحدها، بين الكائنات، خليقة بأن تحصل على الفكر. والروح غير منظورة، في حين أن النار والماء والتراب والهواء نشأت جميعها أجساماً منظورة.

هذا، ويتحتم علّ عاشق الفكر والعلم أن يتعرّف العلل الأولى ذات الطبيعة العاقلة، والعلل الثانية التي تحدث بفعل علٍ أخرى متحركة، تحرك غيرها حتماً. فعلينا نحن أن نتصرف هذا التصرف، ونطبق عملنا على هذه القواعد. ولا بدّ من الكلام عن كلا الصنفين من الأسباب، وأن نتكلّم على حدة، عن الأسباب المبدعة الأشياء البهية الصالحة بفهمٍ وحصافة، وعلى حدة عن الأسباب المعزولة عن الإدراك، التي تأتي أفعالها كل مرة اتفاقاً ودونما نظام.

٤٧ حسبنا إذن ما قيل عن الأسباب المرادفة المؤازرة العيون، لتحصل على a القدرة التي حظيت بها الآن. وبعد كلامنا السابق، علينا أن نتحدث عن أعظم عمل نقوم به العيون لمنفعتنا. وهذا العمل هو الذي لأجله حبانا بها الله.

فقد كان لنا البصر، حسب تفكيري وتحليلي للأمور، علة أكبر فائدة لأننا لو لم نكن نرى النجوم والشمس والفالك، لما قلنا مقالاً واحداً من المقالات التي تدور الآن حول (كون) العالم. والحال أن النهار والليل إذ شوهدا، وكذلك الشهور ودورات السنين واعتدال الربيع والخريف، وتساوي النهار بالليل فيهما، وانقلابات الصيف والشتاء، كل هذه الأمور أنسأت الحساب وفهمَ الزمن، وأدت بذلك إلى البحث عن طبيعة «الكل» أو الكون. ومن هذه b الأبحاث استحصلنا صنف الفلسفة. ولم يصب ولن يصيّب جنس المائتين خيراً أعظم من هذا حبه به الآلهة.

وأقول بتاكيد إن خير العيون هذا هو أكبر خير. ولم نمدح ما دون هذا من الخيرات الأخرى؟ فهذه قد يرثيها عبئاً وينوح عليها ويتنحَّى من ليس بفليسوف، إذا أصيّب بالعمى. وبالإضافة إلى تلك الاعتبارات، فلننقل إن سبب ذلك الخير الأكبر هو السبب التالي. إن الله قد استبط لنا البصر وحبانا إيه، لكي نرى دورات العقل في السماء وندركها ونستفيد منها لنطبقها على دورات الإدراك الذي فينا. فدورات فكرنا وفهمنا مجانية لتلك، وإن كانت هي مضطربةً فلقة، وتلك رتيبة بلا اضطراب ولا تشوش. وإذا ما علمنا ذلك وشاركتنا العقول (السماوية) في استقامتها الطبيعية، واقتفينا إثر دورات الله غير التائهة على الإطلاق، ركزنا ورسخنا الدورات التائهة الدائرة في أرواحنا.

## الفصل السابع عشر

### السمع

وعلى الصوت والسمع ينطبق أيضاً نفس الكلام. فقد وهبتهما الآلهة بناء على الاعتبارات عينها ولأجل الغaiات ذاتها. لأن النطق قد رتب ابتغاـء الأمور عينها. ويسهم الإسهام الأكـبر في البلوغ إليها. ثم إن كل ما هو نافع في الموسيقى لجـلاء الصوت وسماعه، فقد أعطـي لنا من أجل الانسجام والتـاغم. والتـاغم أو الانسجام (Harmoia) له حركـات تجانـس دورـات النفس فيـنا. وقد أعـطـته رباتـ الفـن والموسيـقـى لـمن يـصادـقـهـنـ بـفهمـ، لا لأـجلـ الطـربـ الفـارـغـ والـبسـطـ فـقطـ، علىـ ما يـعـتـقدـ بـعـضـهـمـ الآـنـ ظـانـينـ أنـ عـشـرـتـهـمـ نـافـعـةـ لـهـذـاـ الغـرضـ فـحـسبـ، بلـ لأـجلـ دـورـةـ الرـوـحـ التـيـ نـشـأـتـ فـيـنـاـ بلاـ تـنـاسـقـ وـانـسـجامـ. وقدـ منـحتـنـاـ تـلـكـ الإـلـهـاتـ الـانـسـجـامـ لـتـزـيـينـ وـتـجمـيلـ أـرـواـحـنـاـ، وـحـلـيفـاـ لـهـاـ عـلـىـ التـآـلـفـ وـالتـوـاقـقـ. وـوـهـبـتـنـاـ أـيـضاـ الـوزـنـ وـالـإـيقـاعـ عـونـاـ لـأـرـواـحـنـاـ لـبـلوـغـ الـأـهـدـافـ عـيـنـهـاـ، إـذـ نـشـأـتـ فـيـ أـكـثـرـ النـاسـ سـجـيـةـ تـخلـوـ مـنـ الـاتـزانـ إـلـىـ الـلـطـفـ وـالـنـعـومـةـ وـالـظـرفـ.

# الفصل العاشر

## شرح الأمور بنظام الضرورة

لقد بيّنت أحاديثنا السالفة، ما عدا قسطاً زهيداً منها، الأشياء التي أبدعها العقل. ولكن لا بد أن يتناول مقالنا الأشياء التي أحدثتها الضرورة. لأن مولد العالم قد حدث من تمازج وتضافر فعل الضرورة والعقل. ولكن العقل سيطر على الضرورة بإقناعها أن تسوق إلى الأفضل أغلب الأشياء المحدثة. فعلى هذا الوجه إذن، وطبقاً لهذه الأصول بالذات، تركب هذا «الكل»، وتركب هكذا منذ مبادئه بفعل الضرورة المنغلبة للإقناع الحصيف المدرك.

## الفصل التاسع عشر

### السبب الشارد

فإن رام إذن أحد أن يقوم في الواقع كيف حدث الكل طبقاً لهذه الأصول بالذات، فلا بدّ أن يدمج العلة الشاردة، وأن يفصل كيف تحرّك وتعمل من طبعها.

(عود على بداع)

وهنا إذن، علينا من جديد أن نعود إلى الوراء، ونتخذ أيضاً لهذه الأمور بالذات مبدأ آخر ملائماً. وكما فعلنا في حديثنا عن المواضيع التي تناولتها آنئذ بالبحث، علينا الآن أيضاً أن نبدأ من جديد منذ البداء، في تحدثنا عن هذه المواضيع الحاضرة.

(أصل العناصر المحتمل)

فلا بدّ من التأمل بطبيعة النار والماء والهواء والترباب، قبل مولد الفلك وأن نتأملها في ذاتها وما مرّت به من صروف قبل وجود العالم. لأنه إلى الآن لم يدلّنا بعد أحد على أصلها ومولدها. إلا أننا نقول عن النار وعن كل من الثلاثة الأخرى، وكأننا نعرف ما هي إنها مبادئ، جاعلين إياها عناصر

«لكل»، في حال أنه يليق بها أن لا يتصورها ولا يتمثلها أحد ولا على وجه الترجيح فقط، وإن كان قاصر التفكير، أنها من نوع مقاطع الكلمة.

وعلى كلّ، إليكم الآن ما نعقده في هذا الموضوع: لن نقول ما هو مبدأ أو ما هي مبادئ الأشياء كلها، أو ما يظنه الآن أيّ كان بهذا الصدد وعلى أيّ وجه يظنه. ولا نمتنع عن ذلك إلا لأنّه من الصعب في منهج بحثنا الحاضر b أن نوضح آرائنا بهذا الشأن. فلا تظنوا إذن أنه يجب على الكلام فيه، كما أني لا أقنع نفسي أن في استطاعتي أن أقدم على مهمة في هذه الضخامة، وأن أبشرها وأنا محق في ذلك.

وحفاظاً على ما قيل في مستهلّ كلامنا السابق عن قوة البراهين المعقولة المحتملة، (المدانية الحقيقة)، سأحاول أن ابدي، فوراً ومنذ البداية، حول كل شيء بمفرده وحول الأشياء كلها جملة آراء معقولة محتملة. ولن أقصّر في هذا الأمر عن غيري من المفكرين. لا بل سأجتهد بأن أبدهم في ذلك. وبعد الدعاء إلى الله أيضاً مجدداً، في استهلال كلامنا، وهو المنقد من e الشروحات اللامعقوله المردودة غير المأنسنة، كي يحفظنا ويحدد خطانا إلى اعتقاد واعتماد الآراء المعقولة المحتملة، فلنبدأ في الكلام.

## الفصل العَسْرُ وَ

### المَحْل

فليكن إذن مطلع كلامنا عن «الكل» من جديد مفضلاً تفصيلاً أوفى من مطلع كلامنا السابق. فقد ميزنا آنذاك صنفين<sup>(١)</sup> من الوجود. وأما الآن فلا بد لنا من أن نوضح جنساً آخر ثالثاً. إذ إن الضريبين الأولين كانوا كافيين لأبحاثنا المتقدمة. وقد افترضنا الواحد منهما كنوع مثال عقلي دائم الوجود على حال واحدة ثابتة. وافتراضنا الثاني كاقتداء واقتفاء للمثال، ذي حدوثٍ ومنظور.

a  
وآنذاك لم نميز ضرباً ثالثاً، لاعتقادنا أن الإثنين الأوّلين يفيان بالمطلوب. فيبدو أن البحث يضطرنا إلى السعي كي نبرز في أقوالنا نوعاً عسراً غامضاً. فآية ميزة أو خاصية طبيعية نفترض له؟ هذه الميزة على الأخص: أن يكون قابلاً أي وعاءٍ لكل حدوثٍ وصيرورة، وبمثابة حاضنة ومرْضع.

---

(١) إن أفالاطون لا يميز في المعنى بين النوع أو الصنف وبين الجنس، وهو مستعمل لفظتي «بِيُّس وَإِيُّس» كلفظتين أو كلمتين مترادفتين. وفي جملة واحدة، وفي كلامه عن نفس الجوهر أو الشيء، نراه يعمد على السواء إلى كلمة صنف أو كلمة جنس وهذا ما يعلمه في مقامنا الحاضر، وفي مواضع أخرى كثيرة من حوار التيميس وحوار اكرتيس. راجع خصوصاً التيميس ٦٦ـ٦٧. (المعرّب)

إن هذا القول لصحيح. ولكن يجب أن نورد بشأن ذلك النوع الثالث b كلاماً أنسع وأوضح. غير أن الأمر شاقٌ لاسيما وإنه يتحتم علينا لذلك أن نسبق ونحلَ المشاكل المتعلقة بشأن النار وما يصاحب النار. إذ يصعب أن نؤكِّد عن كل من هذه الأشياء أيها يجب أن ندعوه حقاً ماء أو بالأخرى ناراً، وأي منها يجب أن ندعوه باسم معين دون جميع الأسماء، إذا أطلقت عليه واحداً فواحداً، بحيث نستعمل له كلمة ثابتة يُوثق بها. فإذا أثروا هذه المشكلة، فكيف نحلها؟ وعلى أيِّ وجهٍ؟ وأي قولٍ معقول محتمل نقوله في هذه الأشياء؟

c فقبل كل شيء، ما نسميه الآن ماء، إذا تجمد نلاحظ، على ما يظهر، انه قد غدا حجارة وتراباً. وإذا ذاب وانحلَّ يمسي هو نفسه ريناً وهواء. والهواء إذا اشتعل يصبح ناراً. ومن جديد إذا تضاءلت النار وانطفأت تعود إلى صورة الهواء. ثم إنَّ الهواء إذا تجمَّع وتكتاف يصير غيمَاً وضباباً. ومن هذين إذا تراصتا وتتكاسلا أكثر فأكثر ينهر الماء. ومن الماء ينشأ من جديد التراب والحجر. ومن ثم على ما يتضح لنا، نرى أن هذه الأشياء دائرةً مغلقة، يُحدث بعضها البعض الآخر ويولده.

d فهكذا، إذ لا تظهر هذه الأشياء أبداً أنها الأشياء عينها، فمن يتصلب بسماجة، ولا يستحيي من نفسه عندما يؤكد عن أيٍ منها أنه شيء ما، وهذا الشيء، وليس آخر؟ هذا الأمر غير ممكن، وإنما علينا أن نفرض بشأن هذه الأشياء آمن الافتراضات بكثير، ونقول. إنَّ ما نلاحظ أنه يستمر في التحوّل من حال إلى حال، إذ يحصل له التحوّل غير مرة، كالنار مثلاً، علينا كل مرة أن نسميه لا هذه النار، بل ما يماثل النار، ولا هذا الماء، بل ما يماثل الماء، وأن لا نسمى أبداً أيَّ شيء آخر، وكأنَّ له رسوحاً واستقراراً، من تلك الأشياء e التي إذ نعيّنها ونستعمل للدلالة عليها لفظة «ذا وهذا»، ونظنَّ أننا نوضح شيئاً ما. إذ إنَّ ما نظنَّ أننا نوضحه يتهرّب مُجلوزاً، ولا يتحمل طبيعة أيَّة لفظةٍ

أخرى، وإنجعًا كلَّ ما يدلُّ به النطق على أنَّ تلك الأشياء مستقرة راسخة باقية. فلا نقلٌ عن تلك الأشياء «هذه». ولكنَّ كلاً منها بمفرده فلنسمه «ما يماثل» وما يذاع عنه أنه دائمًا شبيه (بما يُعزى إليه). وكذا القول عن جميعها. فنسمى النار «ما يماثل» النار في كل الأحوال. وكذلك كل ما له حدوث وموالد أو صيرورة. أمّا ما يُتخيل لنا أنَّ كلاً من تلك الأشياء يحدُث فيه، فيُولد فيه ثم يعود وبهلك فيتوارى نائياً عنه، فيجب أن نستعمل له وحده اسم «هذا وذا»، وندعوه به. أمّا أي شيء سوى ذلك، الحار والأبيض وأي من الأضداد، وكل ما ينشأ عن هذه، فيجب مرة أخرى أن لا ندعوه باسم «هذا وذا».

ولا بد من جديد أن نجتهد ونقول في هذا الموضوع قولاً أوضح وأجيلى. إن أداب فنان ذهبًا، وسكمه وآتاه كل الأشكال، وما انفكَّ هكذا يكسبه ويمرّ بها كلها واحداً فواحداً، فإن دلَّ أحد على شكل من تلك الأشكال، وسأل: ما هو يا ترى؟ فامن بكثير وأقرب إلى الحقيقة إن يردَّ عليه الفنان قائلاً: إنه ذهب. أمّا المثلث وكل الأشكال الأخرى التي حدثت وتولدت في الذهب، فلا بدَّ من الامتناع دوماً عن القول بشأنها: إن هذه كائنات، بما أنها تتحوّل وتتهاوى في حين يبداعها. فإن رام أحد أن يقبل كلمة «ما يماثل»، ويأمن بها الزلل فليكتف بها.

## الفصل الحادي والعشرون

### «القابل» أو الوعاء

ونفس القول ينطبق بتأكيدٍ على الطبيعة القابلة جميع الأشياء. فيجب دوماً أن نقول عنها إنها الشيء بالذات وشيء لا يتحوال. لأنها لا تفارق أو تغادر قدرتها وخاصيتها على الإطلاق. فهي لا تفتّأ تتقبل الأشياء كلها الدوام. ولم تتخذ قط طبيعة ما، على وجه من الوجه، أو في حال من الأحوال، تشبه (طبيعة) أحد الأشياء الحالة والوالجة فيها. فكأنّي بها مادة رخوة لزجة لكل طبيعة، تحركها الأشياء الوالجة فيها، وتكيّفها بأشكالها وهيئاتها. وهي بسبب تلك الأشياء تبرز تارة بشكل وطوراً آخر. أمّا الأشياء الوالجة فيها والخارجة منها، فهي تماثل الموجودات الدائمة الوجود. وهذه الكائنات تطبعها بطبعها وتسمّها باسمه، على نحو عجيب يصعب التعبير عنه. ونحن نرجئ هذا الموضوع إلى ما بعد.

أما في هذه الفترة الحاضرة، فيترتب علينا أن ن分け الأجناس الثلاثة: الجنس المحدث والجنس «الحادية فيه» الأشياء، والجنس الذي يستمد المحدث شبهه منه، فينشأ ويحدث. وقد يجدر بنا أن نصور القابل ونشبهه بالأم، والجنس «المستمد منه» بالأب، والطبيعة الواقعة بينهما بالابن. كما أنه يترتب

عليها أن نفكّر في أن «القابل» مزمع أن يكون انطباعاً وختماً مذوقاً، يتخذ في نظر الناظر إليه كل الأشكال والأزياء. ومن ثم، هذا القابل بالذات الذي يقيم فيه المحدث المتسم بسمة (المثال الدائم)، لا يُعدَّ إعداداً جيداً ولا يهياً تهيئاً حسناً لذلك، ما لم يكن بلا شكل، خالياً من هيئة كل تلك الصور المزمع أن يتقبلها من مصدر ما. لأنه إذا شابه شيئاً من الأشياء الوالجة فيه، فعندما يقدم على قبول سمات طبيعة مضادة أو مخالفة له كل المخالفة، لا يمكنه عندئذ إلا أن يتشبه بها تشبهاً شيئاً، وإلا أن يبرز هو أيضاً بمظهره الخاص. ولذا وجب أن يظل الجنس القابل في ذاته كل الأجناس، معزلاً عن كل الصور والهياكل.

#### (تشابيه مختلفة)

كما أن هذه عينه يجري أولاً للدهون التي يُتقنون صنعها ويتفنون فيه لتصبح شذية عطرة. فهم يجهدون غاية الجهد ليعزموا عن كل رائحة المواد اللزجة القابلة للعطور. والذين يحاولون أن يصوّروا أشكالاً معينة في بعض المعاجين اللينة، لا يسمحون ببقاء أي شكل ظاهر فيها على الإطلاق. بل يسبقون ويسوونها تسوية تامة في غاية النعومة، ثم ينجزون طبع الشكل والخاتم المبتغي.

فعلى النحو ذاته إذن، يليق بالكائن المزمع أن يقبل، في كل جنباته وعلى دفعات متواترة قبولاً جيداً، مماثلات جميع الموجودات الدائمة الوجود، يليق بذلك الكائن أن يكون بالطبع في معزل عن الصور.

ولذا، لا نقل عن أمّ وقابلة الكائن المحدث المنظور والمحسوس إجمالاً إنها تراب أو هواء أو نار أو ماء، أو الأشياء الناجمة عن هذه أو التي تنجم هي عنها. ولكننا لا نخطئ ولا نغلط إذا قلنا عنها: إنها نوع من الكائنات لا

يُرى ولا صورة له، يشارك العالم العقلي بصورة تخيّر الألباب، ويصعب على الفكر أن يحيط به ويدركه. وبقدر ما يمكن، مما تقدم، أن يقتفي الماء إثر طبيعة ذاك الكائن، فأصح وأقوم ما قد يقول فيها هو القول التالي: إنه يبدو ناراً كلما ظهر قسط منه متقداً، وماء كلما ظهر قسط منه رطباً، وتراباً وهواء بمقدار ما يتقبل مماثلات للتراب والهواء.

# الفصل الثاني والعشرون

## الصور أو المثل

ولكن يجب أن نفصل قولنا تفصيلاً أوفى، ونبحث في هذه الأشياء على نحو يدانى النحو التالى: هل هناك هي النار بالذات، نار قائمة في ذاتها؟ ونفس السؤال نطرحه بصدق جمیع الأشياء التي نقول عنها دائمًا إنها الأشياء بالذات، ونقول عن كل منها إنه قائم في ذاته. أو تلك الأشياء هي التي نعاينها، والتي نشعر بها بحواس جسمنا، وهي وحدتها الحاصلة على مثل تلك الحقيقة الواقعية، بحيث لا توجد سوى هذه أشياء أخرى على الإطلاق وعلى حال من الأحوال، فنقول عبّاً كل مرة إن هناك صورة عقلية لكل شيء، ولا تكون هذه الصورة أو المثال سوى قول أو فكر؟

إنه يجدر بنا أن لا ندع هذه القضية الحاضرة بلا مناقشة ودون بت فيها لتكابر ونؤكد أن الأشياء أو المثل موجودة. كما يجدر بنا أن لا نلقي فوق طول مقالنا طولاً آخر على هامش مهمتنا الحاضرة. ولكن إن تبين لنا حد خطير واضح يفصل لنا القضية في كلام وجيز، فذاك الحد يكون مؤاتياً وموفقاً خير توفيق في ظرفنا الحاضر. فمن جهتي إذن أنا ألقى حصانة وأبدى بها حكمي على النحو الآتى: إن كان العقل والظن الصحيح جنسين اثنين، فتلك الأشياء الثابتة موجودة أتم وجود. وهي صور أو مثل لا نشعر

بها، بل نعقلها فقط. ولكن، على ما يبدو لبعضهم، إن كان الظن الصحيح لا يختلف عن العقل والإدراك في شيء، فكل الأشياء التي نشعر بها بواسطة جسمنا يجب أن نعدّها أثبت الأمور وأرسخها. غير أنه لا بد من القول إن ذينك الأمرين هما جنسان اثنان لأنهما ينشأان الواحد بمعزل عن الآخر، ولا يشبه الواحد منهما الآخر في أحواله. فاحدهما يتولد فيما عن طريق التعليم، والثاني عن طريق الإقناع والإذعان والواحد يصبحه دوماً برهان صادق، والآخر لا يلزمه برهان أو منطق. وأحدهما يزعزعه الإقناع، وأما الثاني فيمكن أن يضعفه ليتبدل ويتحول من رأي إلى رأي. ولا بد من الاعتراف أن كل امرئ يستراك في الظن، وأن الآلهة يستركون في العقل. وأما البشر فطائفة ضئيلة منهم تشارك فيه.

## الفصل الثالث والعشرون

### الوجود والصيروحة والمحل

٥٢

a ولما كانت هذه الأمور على هذه الحال، وجب أن نعترف أنه يوجد نوع فرد هو نوع ثابت لا يستحيل، لم يولد ولا يبلى، ولا يقبل في ذاته آخر من أية جهة صدر، ولا يدخل هو كائناً آخر على أي وجه وفي أي قسم منه، وهو غير منظور، وعلى كل حال لا يناله حس. وهذا النوع قد حظي الفكر بالتنقيب عنه. وإن هناك نوعاً ثانياً يسمى باسم الأول ويشبهه. وهو محسوس مولود في حركة دائمة وتحول، يحدث في محل ما، ثم يعود فيهاك وينقطع عنه. ويناله الظن بواسطة الحس.

b أخيراً يوجد جنس أو نوع ثالث، هو نوع المحل الدائم إنه لا يقبل الفساد ويتوفر مقراً ومقاماً لكل الكائنات ذات الصيروحة والحوث. وهو لا يلمس بالحواس، بل بضرب من البرهان الهجين المختلط. إنه لا يكاد يصدق، إذ نحلم طامحين إلى رؤيته، ونؤكد أنه لا بد لكل موجود أن يكون في مكان ما، وأن يشتمل متسعاً ما، وأن يشتمل متسعًا ما، وأن ما ليس على الأرض ولا في جهة ما من السماء ليس بشيء.

فبسبب هذه الهواجس كلها، وهواجس أخرى شقيقات لها، تدور حول الطبيعة الواقعية التي لا تغفو ولا يأخذها سبات، وبفعل الحالة الحلمية هذه، نصبح

c عاجزين إذا استيقظنا، أن نميز بين الأمور ونقول كلام الحق ب شأنها. وهذا الكلام هو أنه يليق بالصورة - بما أنها لا تملك حتى الشيء الذي حدث لأجله، بل تحمل دوماً طيف شيء آخر -، إنه يليق بها من جهة أن تحدث وتتشاء في كائن آخر سواها، وأن تلزم الوجود وتلتصق به هكذا على وجه من الوجه. وإلا لا تكون شيئاً على الإطلاق. أما الموجود الواقع حقاً، فالبرهان الصحيح الدقيق والمنطق الصادق ناصره ومنجده. وهذا هو البرهان المدقق فيه: مadam شيء يغاير آخر، وهذا الآخر يغاير ذاك الشيء، بحيث لا يحدث واحد في الآخر ولا ينشأ فيه أبداً، فلن يصير شيئاً واحداً بالذات في آن واحد، وهو ما اثنان.

d فهذا إذن هو برهاني وقولي في القضية، عرضته بإيجاز لأبرر حكمي فيها: وهو أنه يوجد موجود ومجال وصيرونة. وأن هذه ثلاثة على ثلاث أحوال، وأنها كانت قبل حدوث السماء (أو العالم).

## الفصل الرابع والعشرون

### الحركة المحلية والتشوش الأول

أمّا حاضنة الصيرورة والحدوث، فتتدى وتنقد وتتقلب أيضاً أشكال التراب والهواء، وتحمّل كلَّ الانفعالات الأخرى الناجمة عن هذه. فتبدو من جهة للناظر في غاية التنوع. ومن جهة ثانية، بسبب اكتظاظها بقوىٍ وفعاليات ليست متشابهة ولا متوازنة، لا تنزن هي أيضاً في جانبٍ من جوانبها. ولكن إذ تُقللها الوزنات من كلِّ حدبٍ وصوب على غير توازٍ، فهي ترتجّ وتهتزّ بفعل تلك الفعاليات والقوى، وفي تقلّلها وحركتها ترجّ وتهتزّ هي أيضاً تلك القوى التي تحركها.

وهذه القوى إذ تتحرك، بعضُها في اتجاهٍ وبعضُها الآخر في اتجاهٍ غير الأول، لا تفكَّ تفترق بعضها عن بعض، نظير الحبوب التي يهزّها الغربال أو الأدوات الأخرى المستعملة لتنقية الحنطة. فهذه الحبوب إذ تهتزّ وتُغربل، يستقرُّ الكثيف والتليل منها في مقرٍّ، والدقيق منها في مقر آخر.

وعندئذ، إذ تهزّ الحاضنة القابلة للأجناس الأربع على هذا النحو، لأنّها تتحرّك هي نظير آلة تولّد الاهتزاز، تفصل العناصر المتباينة أشدّ التباين بعضها عن بعض. وتتجمّع العناصر المتشابهة أعظم تشابه في موضع واحد. ولذا أحرز بعض هذه العناصر مجالاً، وبعضها الآخر مجالاً غيرَ المجال الأول، وذلك قبل أن ينشأ «الكلُّ» ويزدان بها.

b فمن جهةٍ إذن، كانت جميع تلك العناصر، قبل ذلك العهد، على حالٍ خلت فيها من التعقل والانتزان تماماً. ولكن عندما شرع الله يزيّن «الكل» (أي العالم بأسره)، كانت النار أولاً ثم الماء فالتراب والهواء، كانت كل هذه محتفظة ببعض آثار جوهرها. إلا أنها برزت في حالة فوضى مطلقة، على ما يكون عليه كل شيء عندما يبتعد الله عنه أو يغيب. وإذا كانت عندئذ بالطبع على ذلك الوضع آتهاه الله أشكالها لأول مرة مستعيناً بذلك بالمثل والأعداد.

c ومن جهة ثانية، ركبها الله قدر المستطاع أبهى وأفضل تركيب، وهي لم تكن على شيء من ذلك. فليُنْظَل قولنا هذا راسخاً على الدوام، بغض النظر عن أي قول أو اعتبار آخر.

## الفصل الخامس والعشرون

### العناصر الأولى وتركيبها الداخلي ومواردها

والآن إذن، لابد أن أبشر وأبين لكم ترتيب كلٌ من العناصر ومواردها، معتمداً في ذلك على برهان غير مألف. بيد أنكم سوف تتبعون وتدركون هذا البرهان، لأنكم مطلعون على مناهج العلم التي يتحتم على المرء إتباعها لتبيّان أقواله.

(المثلثات)

إنه واضح بعض الوضوح، ولكل عاقل، أن النار أولاً والتراب والماء والهواء هي أجسام. وأن كل نوع من الأجسام له سمك وعمق. ثم أن الضرورة تقضي على كل حال بأن يشتمل العمق على طبيعة مسطحة. وأن القاعدة المسطحة المستقيمة تتراكب من مثلثات. وأن جميع المثلثات تصدر عن مثلثين اثنين فقط، لكل منها زاوية واحدة قائمة وزاويتان حادتان. وأن أحد المثلثين تنقسم زاويته القائمة من هنا وهناك على قسمين متبابنين، قوامهما ضلعان لا يتساويان.

فنحن باقتفائنا منطق الحتمية والترجيح معاً، نفرض أن هذا هو مبدأ وأصل النار والأجسام الأخرى (الأولية). أما المبادئ التي تفوق هذه المبادئ أيضاً، فالله وحده يعلمها، ويعرفها من الناس من كان صديق الله.

فيجب علينا أن نعرض ما يمكن الأجسام الأربعية أن تكون، وأنها على تباينها فيما بينها قادرة أن تتواجد بعضها من بعض، إذا ما تفكّكت وانحلّت، لأنّنا إذا وفّقنا وبلغنا هذا الهدف، وقفنا على حقيقة الصيرورة، فيما يتعلّق بالتراب والنّار وما بينهما طبقاً لعلاقة معينة، إذ إننا لا نسمح لأحد بأن يدّعى أنّ هناك أجساماً منظورة أبھي من هذه، يكون كل منها جنساً فريداً قائماً بنفسه. فلنجهد إذن أن نوفق بين أجناس الأجسام الأربعية المتفاوتة بجملتها، ٥٤ وأن نلقي الوئام والانسجام بينها، لنصرح أننا أحطنا بطبيعتها الإحاطة الواقية.

a هذا، وقد حظي أحد المثلثين الإثنين، وهو المثلث المتساوي الساقين بطبيعة واحدة. ونال المثلث المستطيل الذي له ساق أطول من الأخرى طبائع لا تحصى، إذا رمنا أن نباشر بحثاً الحاضر ونتبع فيه أسلوباً منتظماً. وإن ملك أحد وجهة نظرٍ أفضل، يكون قد اصطفاها لنفسه، ليشرح تركيب كلٌّ من هذه العناصر بمفرده، فليحرز النصر في هذا المضمار، ونحن نعدّه صديقاً لا مناوئاً.

b إذن نحن نحسب أبھي المثلثات كلها على وفرة عددها، واحداً منها فقط، غير مكتريتين بالأخرى. وهذا المثلث هو الذي يتراكب منه مثلث ثالث، هو المثلث المتساوي الأضلاع. وفي تعليل سبب ذلك قد يطول الكلام. ولكن الجوائز المنوحة عن رضى، تنتظر من يعلّله ويجد أن الأمر على ما قدمنا.

فانسرع إذن ونختار مثليثين صنعتهما في حذقٍ ودهاء جسم النّار وأجسام العناصر الأخرى، أحدهما متساوي الساقين، والآخر يساوي فيه دوماً الضلع الأكبر ثلاثة مرات الضلع الأصغر إذا ربّعاً. والآن لابد لنا أن نفصل تفصيلاً أو في ما عرضناه من قبل في غير وضوح. لأنّ الأجناس الأربعية (أي العناصر) ظهرت لنا وكأنها تتواجد كلّها بعضها من بعض. ولكنّها في ظهورها لنا هذا المظهر، لا تبدي لنا واقعها القويم. فالأجناس الأربعية تصدر

عن المثلثين اللذين اخترنا، ثلاثة منها تصدر عن المثلث ذي الضلعين غير المتساوين والجنس الرابع يصدر منسجماً عن المثلث المتساوي الساقين. فلا يمكن إذن أن تتفكك الأجناس الأربع وتحلّ، فينحدر بعضها من بعض، وينشأ هكذا من صغار كثيرة، أحجام كبيرة قلائل، أو العكس فيتولّد من أحجام كبيرة قلائل، جزئيات كثيرة صغار. إلا أن ذلك ممكّن في الأجناس الثلاثة الأولى. لأنها إذ تنتّج عن مثلث واحد، فعندما تحلّ أحجامها الكبرى يقوم منها جزئيات كثيرة، تأخذ لذاتها الأشكال الموافقة. والجزئيات الصغيرة عندما تتبعثر من جديد إلى مثلثات كثيرة، إذا غدا عددها واحداً قد تؤلف نوعاً آخر واحداً ضخماً بحجمه الواحد.

#### (التنوع الأول من المجمّمات أو الرباعي الأوجه)

فإنجذب بهذه الأقوال في ما يتعلّق بتواجد العناصر بعضها مع بعض. ولعل ما يلي حديثنا السابق الكلام عن صورة كلّ منها، وعن ماهية هذه الصورة ونشوئها، وعن توارد الأعداد التي تنشأ عنها.

فنبأ بال النوع الأول والأصغر في تركيبه، فعنصر هذا النوع، أو إستقصنه، هو المثلث الذي يبلغ وتره ضعف الأضلع الأصغر، فإذا ضُمّ أشان من مثل هذا المثلث من جهة قطر (الشكل الرباعي الناشئ عنهما)، وأعيدت هذه العملية ثلاثة مرات، وركّزا الأقطار والأضلع القصيرة في نقطة واحدة، هي بمثابة نقطة وسيلة، حصل مثلث متساوي الأضلع من المثلثات الأصلية الستة في العدد.

إذا اجتمعت أربعة مثلثات متساوية الأضلع، من ثلاثة زوايا مسطحة، تؤلف زاوية مجسمة واحدة، وقيمتها أصغر مباشرة من قيمة أضيق زاوية مجسمة. وعندما تألف مثلثات أربعة من هذا الطراز، يتركب أول نوع من المجمّمات. ومن خواص هذا النوع أن يُقسّم إلى أجزاء متساوية متماثلة كل سطح الكرة.

## (النوع الثاني من المجسمات أو الثمانية الأوجه)

والنوع الثاني يصدر عن المثلثات عينها. فتألف ثمانية مثلثات متساوية الأضلع وتؤلف زاوية مجسمة واحدة، قوامها أربع زوايا مسطحة. وعندما تنشأ ست زوايا من هذا النمط ينجز أيضاً المجسم الثاني على نحو ما ذكر.

## (النوع الثالث من المجسمات أو العشرون وجهاً)

b والنوع الثالث نشاً من ستين، مضاعفة، الإستقصيات المتكاثفة (أي من المثلثات البدائية الأساسية التي وترها ضعف الضلع الأصغر)، ومن اثنتي عشرة زاوية مجسمة، يتحقق بكل منها خمسة مثلثات متساوية الأضلع، وله عشرون قاعدة (أي وجهاً) قوامها عشرون مثلاً متساوي الأضلع. وبعد أن ولد هذه المجسمات الثلاثة الأولى أزيح الصنف الأول من العناصر أو الإستقصيات.

## (النوع الرابع من المجسمات أو المكعب)

أما المثلث المتساوي الساقين، فقد أنجب طبيعة النوع الرابع، وأقامه على أربعة مثلثات ضاماً زواياها القائمة في نقطة متوسطة، ومؤلفاً هكذا مربعاً متساوياً الأضلع. وستة من هذه المربعات بتلاحمها تنتج ثماني زوايا مجسمة، تنتظم كل منها بتلقي ثلاثة سطوح قوية. وغداً شكل المجسم المركب على هذا النحو مكعباً، وله قواعد ست مسطحة قوامها ستة مربعات متساوية الجوانب.

## (النوع الخامس من المجسمات أو الشكل الكروي)

وبقي تركيب واحد خامس، فاستعمله الله عندما رسم للعالم برمته صورته الحية.

فإن تأمل المرء بروية في كل هذه الأمور، قد يتتساعل في حيرة هل يجب القول بوجود عوالم لا تحصى، أو القول بأن لها حدوداً. وبمُ肯 الظن أن الاعتقاد بوجود عدد لا يحصى من العوالم هو اعتقاد رجل ليس له خبرة حقاً في أمور يفرض عليه أن يكون خبيراً فيها. أما التساؤل الآخر، هل يليق القول بأن العالم قد نشأ فريداً أم نشأت في الواقع خمسة عوالم، فإن توقف الماء عند هذا التساؤل، فحيرته قد تكون طبيعية ومقبولة أكثر منها في السؤال الأول. أما نحن، فالله ينبعنا دون ما ريب أن العالم برب واحداً فريداً بالطبع، وهذا ما يثبته لنا البرهان المعقول. أما غيرنا فقد يعتقد فيه اعتقادات أخرى نظراً لاعتبارات غير هذه. ولكن فلنندع هذا النقاش.

## الفصل السادس والعشرون

### أشكال العناصر الأولى الأربع

٥٦ أما الأجناس التي أنتجها لنا البرهان الآن فلنردها إلى النار والتراب والماء والهواء ولنوزعها عليها. ولنعطي التراب الصورة المكعبية لأن التراب هو أبعد الأجناس الأربع عن الحركة والتحول وأكثر الأجسام مرنة وألينها عريكة. وقد قضت الضرورة وحتمت أن ينشأ الجنس الذي أحرز أرسخ وأمنن القواعد، متسمًا بهذه الصفات، وقاعدة المثلثات متساوية الأضلع لا متفاوتتها، والسطح المربع المتساوي الجوانب المركب من مثلثين متساويي الأضلع يأتي حتماً أكثر استقراراً ومتانة في أجزائه ومجموعه.

٥٧ ولذا عندما نخص التراب بهذا الجنس من المجسمات تراعي المنطق a المعقول المحتمل، ونراعيه أيضاً عندما نمنح الماء أسرع الأنواع الباقيه حرقة، وكذلك عندما نهب النار أيسر الأنواع حرقة، وندع للهواء النوع المتوسط (بين الأنواع الثلاثة الباقية). وبناء على هذا الأساس نعطي النار أدقّ الأجسام والماء أضخمها والهواء الجسم الوسط. ثم نخصص أكثر الأجسام حدة للنار، والثاني رتبة من هذا القبيل للهواء، والثالث للماء.

هذه إذن هي الأشكال جميعها. وما أحرز منها أقل القواعد، نشأ ضرورة أيسرها حرقة وتحولاً، ثم أمضاها وأحدها من كل وجه. أضف إلى

b ذلك أنه الشكل الأخف، إذ ترکب من أقل الجويّات عينها. والشكل الثاني (بين الثلاثة الأخيرة)، أحرز الخواص ذاتها ولكن في منزلة ثانية. والشكل الثالث أحرزها نفسها، وإنما في الدرجة الثالثة.

فإنفرض إذن طبقاً للمنطق القويم وطبقاً للمحتمل والمعقول، أن شكل الهرم المجمّس، (الرباعي الأوجه)، هو استقصٌ النار أو عنصره وزرعه. ولنقل إنَّ الشكل أو النوع الثاني من المجسمات حسب نشوئها، (أي الثمانى الأوجه) هو زرع الهواء وعنصره، وإنَّ الشكل أو النوع الثالث منها استقصٌ الماء.

### (أحجام المجسمات الأولى الأساسية)

c علينا أن نفقه جيداً أنَّ هذه الأشكال جميعها تبلغ من الدقة قدرأ، لا يمكننا معه أن نرى في كل جنس كلاً منها على حدة، بسبب صغر حجمها. ولكن عندما يتجمع عدد كبير منها يمكننا أن نرى كتلتها وأكاداسها. هذا، وإن نسب كميات تلك العناصر الأولية وحركاتها أو تحولاتها وخصائصها الأخرى على اختلافها، قد أنجزها الله من كل ناحية في غاية الاتقان، ووفق بينهما اعتماداً على علاقة انسجام، بمقدار ما أذعنـت له طبيعة الضرورة وانقادـت لمشيئته عن رضـى.

## الفصل السابع والعشرون

### تحولات العناصر

فمن جميع الاعتبارات إذن والملحوظات التي قدمنا، نستنتج أن هذه هي  
٤ حال الأجناس الأربع على الأغلب المحتمل والمعقول.

(التراب لا يتحول إلى نوع آخر من العناصر الأربع)

إن التراب إذا لاقى النار ينحل بفعل حرتها ومضائها. وقد يتبدّد بعد  
تفكهه، ويتبخر إما في النار وإما في الهواء وإما في دفات الماء، إلى أن  
تلتقي أجزاؤه في مكان ما، فيعود بعضها وينسجم مع بعضها الآخر ويصير  
تراباً. لأن التراب لا يمكنه أن يتحول إلى نوع آخر.

(تحول الماء والهواء والنار)

أما الماء فإن قسمته النار، أو قسمه الهواء ذاته، فيمكنه أن يتركب  
٥ ويغدو جسماً واحداً من نار، وجسمين اثنين من هواء. في حين أن الأجزاء  
الناجمة عن قسم واحد من الهواء المتفكك، قد تمسي جسمين اثنين من نار.  
ومن جديد، عندما يحذق الهواء أو الماء أو قسط من التراب بالنار، وتكون  
هذه زهيدة وتلك غزيرة، تتحرك النار في العناصر التي تجرفها وتقاوم ثم  
تنغلب على أمرها وتحطم. وعندئذ يؤلف جسمان اثنان من النار جسماً واحداً

من نوع الهواء. وحين يقهر الهواء ويتمزق، يتكون من جسمين كاملين ونصف من الهواء جسم واحد كثيف من نوع الماء.

### (عرض الأمور على نحو آخر)

ولكن فلنفكر في هذه الأشياء على الوجه الجديد التالي. عندما تستولي a النار على جنس من الأجناس الأخرى، وتقطعه حدة زواياها ورؤوسها، يكتَ هذا الجنس عن التقطع والانقسام إذا تركبت (أجزاءه من جديد واستحالات) إلى طبيعة النار: لأن كل جنس متشابه ومحافظ على ذاتيته، لا يمكنه أن يُحدث في ذاته تحولاً ما، ولا أن يتأثر أو ينفعل بما يماثله في أحواله وصفاته. ولكن ذلك الجنس لا يفتَأر ينقطع عندما يستحيل إلى جنس آخر أضعف من المستولي عليه الذي يفوقه قدرة ويعلبه. وكذلك العناصر الصغرى إذا كانت قلة، وأحدقت بها عناصر أكبر منها كثيرة، فهي تتهمش وتض محل. ولكن إن ابتعت b أن تتركب وتستحيل إلى صورة قاهرها، تكتَ عن الأض محل، ويتوارد من النار هواء، ومن الهواء ماء. وإذا مضت تلك العناصر الصغرى لتنالاقى وتتجمع بعضها مع بعض، واعتراضها عارض من الأجناس الأخرى وحاربها وغلبها، فلا تبرح تتحلَّ وتتفكك، إلى أن تُطرد تماماً وتتحلَّ انحلاً كاماً وناتجاً إلى ما يجأنها، أو تُقلب على أمرها، وتضحى بعد كثرةٍ وحدةٍ شبيهة بقاهرها، وتُساكنه وتقيم معه.

### (تقلب العناصر من محل إلى محل)

هذا، وإن العناصر كلها تستبدل مواقعها طبقاً للانفعالات والتآثرات التي أشرنا إليها. لأن جماعات كل جنس بمفرده تتفرق إلى مكانها الخاص، بسبب حركة قابلتها. فإن العناصر التي تتباين كل مرة فيما بينها، لتشبه غيرها، تتدفع بفعل اهتزاز القابلة إلى مكان تلك العناصر التي تصير مماثلةً لها.

## (تنوع كل عنصر تنوّعاً لا حدّ له)

لقد حدثت إذن كل الأجسام الصافية الأولى لأسباب من النوع الذي ذكرنا. أما نشوء أجناسٍ أخرى ضمن أنواع الأجسام الأولى، فيجب تعليمه بتركيب كل من العناصر الأولية. لأن كل تركيب لم يغرس في الأصل مثلاً له كبر واحد، بل مثلاً أصغر وأكبر، يضاهي عددها عدد الأجناس الناشئة في الأنواع.

ولذا بامتزاج المثلثات بعضها بعض (ضمن الجنس الواحد) وبتمازج مثلاً الأجناس فيما بينها، أمست ذات تنوع لا يحصى له عدّ. وينبغي لمن يرومون التأمل في طبيعة هذه العناصر، والاطلاع عليها، أن يعمدوا إلى براهين محتملة معقولة.

# الفصل السادس والعشرون

## حركات العناصر وسكناتها

إن لم يتفق المرء إذن حول حركة العناصر وسكنونها، وعلى أيّ وجه تحدث تلك ويتمّ هذا، وفي أية ظروف، فقد تعترض بحثنا الم قبل عقبات كثيرة ومصاعب جمة. ولقد سبقنا وقلنا في هذا الموضوع بعض القول. ولكن فلنصل إلى ذلك الاعتبارات التالية.

لا شاء الحركة أبداً أن توجد في التوازي والتوازن. لأنّه يصعب، لا بل يستحيل أن يكون هناك متحرّك دون محرك، أو محرك دون محرّك. ولا توجد حركة إن غاب هذان ويستحيل أن يكون المحرك والمحرك مستقرّين متوازنيّن في وقتٍ من الأوقات.

وهكذا إذن، نجعل السكون دوماً في التوازي والتوازن، ونجعل الحركة دوماً في التفاوت والتأرجح. وسبب ذلك انعدام التساوي في طبيعة المتفاوت المتأرجح. وقد استعرضنا حدوث انعدام التساوي. ولكننا لم نقل كيف لا تكتف العناصر عن الحركة والتجوال بعضها خلال بعض، حتى بعد أن وزّعت فئاتها كلُّ فئة بمفردها على جنس من الأجناس الأربع. فنعود الآن إذن ونعرض ذلك على الوجه التالي.

إنَّ دوران «الكلّ» أو العالم برمته، وهو حركة دائريَّة ت يريد من طبعها أن تعود على ذاتها، إنَّ ذاك الدوران لما شمل الأجناس الأربع وجرفها في حركته، شدَّ الخناق على الجميع ولم يدع أيَّ مجال فارغاً. ولذا اخترقت النار خصوصاً كلَّ الأشياء، وعقبها الهواء، لأنَّه ثانٌ بالطبع من حيث الدقة والنعومة، وتبعهما العنصران الآخران كلُّ منها في منزلته، وطبقاً لدرجة دقتِه ونوعِّته. لأنَّ ما تولد من أعظم الأجزاء ترك في تركيبه أكبر الفراغات. وما تولد من أدقَّ الأجزاء ترك في تركيبه الفراغات. وتلقي الضغط والازدحام يدفع الأجسام الصغيرة إلى المجالات الفارغة الواقعة خلال الأجسام الكبيرة. وفي هذه الحال، عندما تُوضع الصغار بجوار الكبار، وتُفرق الأجسام الصغرى الأجسام الكبيرة بعضها عن بعض، وتقرن الكبيرة الأجسام الصغرى بعضها بعض، تترامى الأشياء جميعها إلى علٌّ وإلى أسفل، وإلى كلِّ صوب، ويتجه كلُّ منها نحو مكانه الخاص. وهكذا كلَّ شيء يستبدل بآخر، ويستبدل أيضاً استقرار مكانه. وعلى هذا النمط، وبسبب هذه التفاعلات، المحافظة الدائمة على حدوث انعدام التوازي والتوازن، توفر بلا انقطاع وبصورة متواترة، حركة هذه العناصر الدائمة الحاضرة والمستقبلة.

## الفصل التاسع والعشرون

### أصناف العناصر الأربعية وتنوعها

(النار)

وبعد هذه الملاحظات، يجب أن نفقه أنَّ أصنافاً كثيرة من النار قد  
برزت إلى الوجود، كاللهيب مثلاً، وما يصدر عن اللهيب وهو لا يحرق، بل  
يؤتي الناظرين نوراً، وما يبقى في المواد المتقدة بعد انطفاء اللهيب.

(الهواء)

وكذلك القول عن الهواء. فهناك أصفى وانقى صنف من الهواء، المدعو  
باسم أثير وهناك أكثره عكراً وتلوثاً، المدعو ضباباً وديجوراً. وهناك أيضاً  
أصناف أخرى لا اسم لها، وقد نجمت عن تفاوت المثلثات.

(الماء)

أما الماء فله أو لا صنفان. الصنف الرطب والصنف القابل السيلان أو  
الذوبان. فالواحد إذن رطب بسبب اشتراكه في عناصر الماء الصغيرة.  
ولانعدام التساوي بين هذه العناصر، فقد نشا هذا الصنف قابل الحركة من  
تلقاء نفسه ومن قبل غيره، بسبب عدم التوازي والتوازن فيه، وبسبب طبيعة  
شكله.

أما الصنف الناشئ عن عناصر كبيرة ومتوازية، فهو أكثر استقراراً من ذلك الصنف، وهو ثقيل وكثيف بسبب توازيه وتوازنه. ولكنه بفعل النار التي تلجه وتحله، ينبع توازيه، وعندما يفقد التوازي الداخلي، ينال حظاً أوفر من الحركة. وإذا يغدو سهل الحركة، يدفعه الهواء المجاور فينتشر على الأرض، وقد اتخذ اسماً لكل من الانفعاليين، فدعى تمير كتله وأكاداسه ذوباناً، وانتشاره على الأرض انسياضاً وجرياناً. ثم إنَّ النار تتلاطم وتقع منه، من حيث كانت فيه. وإذا لا تخرج إلى موضع فارغ، تدفع الهواء المجاور، وهو يدفع معه كتلة الماء الرطب، وهي لا تزال بعد سهلة الحركة، إلى موقع النار، فيتمازج الماء بالماء. وهذا الماء المضغوط والمدفوع يعود ويسترجع توازيه وتوازنه، لأنَّ النار، عامل التفاوت والتراجح، قد ولت ومضت، فيستقرَّ هذا الصنف من الماء في ذاته. وتخلصه من النار سُميَّ بِرْدَا، وتلافي عناصره بذهاب النار دعى صنفَ الصقيع والجليد.

#### (المعادن ضروب من الماء: الذهب)

وبين هذه الفروع، التي أطلقنا عليها اسم مياه سائلة أو قابلة الذوبان، أكتفها كلها ضرب فريد من الماء، تألف من أدق العناصر المائية وأسلسها، وشارك لمعانه اللون الأشقر. وهو يتصفى خلال الصخور ويتجدد. إنه الذهب نفس المقتنيات. وفرع من الذهب، وهو أصليه بسبب كثافته، ولونه مائل إلى السواد أو البنفسجي، دعى أذامس. أي المعدن (الذي لا يضبط ولا يقمع) <sup>(١)</sup>.

---

(١) راجع السياسي ٣٠٣ ثم التاريخ الطبيعي ، ٤ للعالم الللاتيني أبيلينيس: معدن في غاية الصلابة، لونه أعمق من لون الذهب، ظنوا أنهم يستخلصونه بالصهر (ولعله المعدن الحديدي الدبسي اللون، أو البلاتين). عند الأقدمين سموا أذامس الماس أو نوعاً من الصلب والفولاذ.

## (النحاس وصدأه)

وهناك صنف قريب إلى الذهب بتركيب عناصره، له أنواع كثيرة، ومن ٥ جهة الكثافة أكتاف من الذهب، وقد داخله قسط زهيد ودقيق من التراب، بحيث غداً أصلب من الذهب. لكنه أخف من العسجد لأنَّه حوى في داخله فوارق كبيرة، ونشأ صنف النحاس مركباً من مياه وضائعة كثيفة. وقسط التراب الذي خالطه، عندما يُعْتَق النحاس، يعود وبفارقه فيتشق الواحد عن الآخر، فينعزل التراب ويظهر ويسمى صدأ النحاس.

أما الأصناف المعدنية الأخرى المماثلة، فليس من الظرف ولا من الطرافة في شيء أن يناقش فيها المرء عندما يتبع فكرة الأقوال المحتملة المعقولة. وهذه الفكرة قد يجعلها المرء في حياته تسلية متئدة حكيمة، حين يدع جانباً، سعياً وراء الراحة والاستجمام، الأبحاث عن الكائنات الدائمة ٩ الأزلية، ليتأمل في الموضوعات المحتملة المعقولة، الدائرة حول الحدوث والنشوء، ويقتني لذاته مسرة ولذة لا ندم عليها ولا يعقلها أسف. ونحن في هذه الساعة، نستسلم إلى هذه السلوى بالذات، ونتابع أيضاً بعد الآن استعراض الأقوال المعقولة المحتملة، حول الموضوعات عينها، على النحو التالي.

## (المطر والبرد والجليد)

الماء المختلط بالنار، لاسيما السلس منه والرطب، بسبب حركته والمسيرة التي يسيرها وهو يتدرج على الأرض، يسمى طلاً. وهو لين ورخو لأن قواعده تهُن وتنهي، إذ إنها أقل رسوخاً وثباتاً من قواعد التراب. وهذا الضرب من الماء حينما تفارقه النار وينعزل عن الهواء، يصبح أكثر اتزاناً وتوازناً، ويتراص على ذاته بفعل العناصر الخارجة منه. وإذا يتجمد هكذا، فالذي ينفعل هذه الانفعالات فوق الأرض خصوصاً يسمى بَرَداً، والذي تصيبه على الأرض يسمى جليداً.

والذي ينفع هذه الانفعالات افعلاً أخف وطأة، فيلبت بين اللين والتجمد، ففي هذه الحالة أيضاً، إن طرأ عليه التجمد الجزئي فوق الأرض دعي ثلجاً، وإن انقبض وتجمد، صاراً عن الندى، دعي صرًا أو صقيعاً.

## ٦٠ (الموائع الصادرة عن الماء: رحيق النبات: الخمر والزيت والعسل والنسمة)

a وأكثر أصناف المياه المتنازجة بعضها في بعض، والمصفاة بواسطة النبات البارز من التربة، تؤلف جنساً شاملاً يقال له ماوية النبات ورحيقه. وبسبب تماذج الماويات، غالباً منها يختلف عن الآخر، وأصبحت أجناسها إجمالاً، على كثرتها، بلا مسمى ما خلا أربعة أنواع منها دخلتها النار، وبدت أكثر الأنواع صفاءً، فاتخذت لها أسماء. وهي الخمرة التي تدفأ الروح بعد ادفائتها الجسد، والنوع الناعم الذي يفصل نيار البصر بعضه عن بعض، فيبدو للناظر بسبب ذلك وضياءً متألقاً دسماً، إنه نوع الزيوت: كالقطران أو الصمغ على اختلافه، وزيت الخروع، والزيت بالذات، وكل ما هناك من الزيوت ذات الخواص نفسها.

b أما النوع الذي يُسْيل مسالك الفم، بمقدار ما تحتمل ذلك طبيعتها، فيوفّر لها العذوبة بخاسته هذه، فقد أحرز لقب عسل في كل الأ أنحاء<sup>(٢)</sup>. والنوع الذي يفكك اللحم ويحله بإحراقه، وهو جنس رغوي، مميّز عن جميع الماويات أو الموهات، فقد سُمّي نسغاً<sup>(٣)</sup>.

(٢) راجع هذا النص الصعب، افركرولي Fracaroli م.م. ص ٢٨٦.

(٣) إن كل مؤلف أو شارح يفسر (opos) على هواه، فمنهم من قال إنها الأفيون، ومنهم من ادعى أنها مخمر، ومنهم من خمن أنها نسغ التينية وهي اسم جنس عام وتعني إجمالاً كل ضرب من النسوغ أو الصموغ. وهنا يحق لنا أن نقول: والله أعلم. راجع أسطوطن: الأحداث الفلكية ٤ : ٣٨٤ a، ثم توالد الحيوانات ٤: ٤؛ b و ٧٧٢ a. (المغرب)

## الفصل التاسع

### الجمادات الصادرة عن الماء والتراب: الحجارة

وهذه أنواع التراب. ومنها النوع الذي تصفى خلال الماء، فصار على النحو التالي جسمًا حجرياً. إن الماء الممترز بالتراب، عندما يتقطع بالمزج، يستحيل إلى شكل الهواء. وحين يغدو هواء، يعدو صندلًا إلى المكان الملائم طبعه. وإذا لم يتبق فراغ ما بينه وبين الهواء الخارجي، فهو يدفع إذن الهواء المجاور. وهذا لقوله، إذ يدفع ويفيض منتشرًا على كثة التراب، يُضيق عليها ويحشرها إلى الموضع التي صعد منها الهواء الجديد. والتراب إذ يضغطه الهواء ويحشره مع الماء بصورة لا تحل، يتركب مع الماء ويؤلف الحجر أو الصخر. وأبهى الصخور الصخر الشفاف، المركب من عناصر متساوية متوازية وأأشعها الصخر المركب من عناصر تناقض هذه.

(الأجر والحجارة البركانية والبورق أو ملح البارود والملح).

وهناك نوع تخطف فيه سرعة النار كلَّ المادة الندية، فيغدو جنساً تركيبه أكثر نشوفة من الأول. وهذا النوع هو الذي نطلق عليه اسم فخار أو آجر<sup>(١)</sup>. ويمكن أحياناً أن تبقى فيه الرطوبة مخفية، فيما يحوي التراب بفعل النار

---

(١) تدل لفظة Kéramos على التراب الذي يستعمله الفاخوري، قبل الطبخ أو بعده optoménos Kéramos). راجع أرسطو، الأحداث الفلكية ٤ : ٣ . ٣٨ b وما يلي.

وحين يبرد يصبح حجراً ذا لون أسود. وهناك صنفان يفقدان، طبقاً للأنظمة  
عينها التي أشرنا إليها، كثيراً من مائتها بسبب التمازج، وهما يتالفان من  
عناصر ترابية أدق وأكثر ملوحةً من الأصناف الصخرية الأخرى، وتجمدهما  
جزئيًّا ولذا يعودان وينحلان في الماء. وأحدهما هو نوع النطرون أو ملح  
البارود والبورق وهو نوع ينفي من (الطخات) الزيت والتربة<sup>(٢)</sup>. والنوع  
الثاني هو نوع الأملاح الذي ينسجم خير انسجام في تطبيق المواد التي تطيب  
لحسنة الفم. وحسب قول الشرع إنه مادة تلذ الآلهة.

### (الأجسام غير الذائبة في الماء: الزجاج وبعض الصموغ)

والأنواع المشتركة المركبة من عنصرين، عنصر التراب وعنصر  
الماء التي لا تتحلل في الماء بل في النار، تتكاثف لسبب كالسبب الذي سألي  
على ذكره وعلى النحو التالي. لا النار ولا الهواء يذيبان أكdas التراب، لأن  
طبيعتهما تتربّع من عناصر أدق وأصغر من الفراغات الناشئة بين عناصر  
التراب. فهما يتتجولان (بين تلك العناصر) على الرحب والسعة، غير  
متضايقين، ولا يحلان التراب ولا يذيبانه أما أجزاء الماء فهي من طبعها أكبر  
من الفراغات الناشئة بين عناصر التراب. وبما أنها أكبر، فهي تشق لها سبيلاً  
٦١ بالعنف وتحل تلك العناصر وتذيب التراب. لأن الماء وحده يحل بالعنف على  
الوجه المشار إليه التراب غير المتماسك ولا المرصوص. ولكن إذا تماسك  
التراب وترافق، فالنار وحدها تفككه وتحلله. لأنه لا يبقى عندئذ منفذ إلى  
داخله إلا للنار. وكذلك إذا تلاقت (عناصر) الماء وتكاثفت أشد تكاففاً، فالنار  
وحدها تذيبها. ولكن إذا تكاففت عناصر الماء تكاففاً أضعف، فالنار والهواء

<sup>(٢)</sup> كلمة (nitron) أو (litron) تدل على السودا أو ملح البارود. وعند أرسسطو يبدو  
أن لفظة (als, alès) تشير إلى أملاح السودا، ولفظة (nitron) إلى أملاح البورق  
والبارود.

كلاهما يذيبانها: فالهواء يذيبها بعبوره خلال فراغاتها، والنار خلال مثاثلاتها بالذات.

وإذا تماسك الهواء في عنف فلا شيء يحلّه، ما لم ينل من عناصره.  
وإذا انقبض وتماسك دون عنف، فالنار وحدها تذيبه.

هذا، وإن الأجسام الممزوجة من تراب وماء، إذا دهمتها عناصرماء  
أخرى وانقضت عليها من الخارج، فهذه العناصر لا تجد لها منفذًا إلى داخل  
تلك الأجسام فتدفعها بجملتها دون أن تذيبها، وذلك ما دام ماء تلك الأجسام  
مستولياً على فراغات التراب ودائساً إياها بالعنف. أما عناصر النار، فهي تلجم  
إلى فراغات المياه. وما يجريه الماء بالتراب، تجربة (عناصر) النار بالهواء،  
ويتأتى لها هكذا أن تكون السبب الوحيد في سيلان هذا الجسم المشترك عند  
ذوبانه. ويتحقق لهذه الأجسام أن تحصل على كمية من الماء أقل من كمية  
التراب، فيدعى كل هذا النوع من الأجسام نوع الزجاج. ومنه كل الأصناف  
السائلة من الحجارة. أما الأجسام التي تزيد فيها كمية الماء على كمية التراب،  
فهي بنكائتها تؤلف أصناف الشمع برمتها، وأصناف اللبان والبخور.

# الفصل الحادي والثلاثون

## أصل الانطباعات الحسية

لقد بینا تقریباً أنواع الأجسام المزدانته بأسکالها وباشتراكاتها (بمختلف العناصر) وباستحالاتها بعضها إلى بعض. ولا بد لنا أن نحاول ونبين العلل التي تحدث انفعالاتها (فيينا).

أولاً، يجب إذن أن يوجد الإحساس دوماً بالأجسام التي نتكلم عنها. إلا أننا لم نستعرض بعد نشأة الجسد وما يمت إلى الجسد، ولا ما هو مائت من الروح. ومع ذلك، ما يتقى لنا هو أننا لا نستطيع أن نفصل مسائل الجسد والروح تفصيلاً وافياً، دون الكلام عن انفعالات الحواس، ولا أن نفصل هذه الانفعالات دون الكلام عن الجسد والروح. وتفصيل هذه الأمور وتلك في آنٍ واحد يكاد أن يستحيل علينا. فعلينا إذن أن نفرض الفروغ من أحد البحتين على أن نعود فيما بعد إلى البحث الذي فرض الفروغ منه. وفي هذه الحال، لكي نتكلم عن الانفعالات الحسية، حالاً بعد نشأة ما يولّدها، فلنفرض أنَّ أمور الجسد والروح هي أولى في نظرنا.

(الحار والبارد)

فلنرَ أولاً لماذا نقول عن النار حارّة، ولنبحث الموضوع على النحو الآتي، معتبرين في ذواتنا ما تُحدِث في جسمنا من فصل وقطع. فنحن

كلنا تقريباً نشعر أن انفعالنا بها شديد الوطأة. ولكن علينا أن نفكر بدقة أصلاعها، ومضاء زوياها، ونوعية عناصرها، وسرعة حركتها. فهي بهذه كلّها رشيقه عنيفة وقاطعة بحدّة، فتقطع دوماً ما تَعْثِرُ عليه. وعلينا أن نتذكر نشأة شكلها، وأن هذه الصورة خصوصاً، وليس طبيعة أخرى، هي التي تفصل وتقسّم أجسامنا إلى أقسام صغيرة وتقطعها إرباً إرباً. وهذا الذي نقول عنه الآن إنه حارّ، هو من باب المحتمل المعقول، ما يُحدث الانفعال الحسيّ ويوفّر له اسمه.

وعكس هذه الأمور واضح. ومع ذلك لا يفته شيء من الشرح. إن العناصر الكبرى من المواد الرطبة المحدقة بالجسم، تلجه وتدفع العناصر التي هي أصغر منها. وإذا لا تستطيع أن تغوص إلى موقع هذه العناصر الصغرى، تضغط المادة الرطبة فيها. وتحيل غير المتوازي والمحرك إلى غير محرك بسبب التوازي والضغط وتجمده. وما يساق على خلاف الطبيعة، يقاوم حسب طبعه ذاته ذاته، ويدافع ذاته في اتجاه معاكس. ولهذا العراك وهذا الزلزال الداخلي أُعطي اسم الرجفة والاصطكاك، وكلّ هذا الانفعال ومجراه فيما سُمي بـ <sup>b</sup>برداً وفراً.

### (القاسي والناعم)

والقاسي هو ما ينقاد ويدعن له لحمنا. واللين هو ما ينقاد ويدعن للحمنا. فهذه هي حال تلك الأشياء في علاقتها بنا.

ويخضع كل ما جلس على قاعدة صغيرة. لكن ما له قواعد رباعية <sup>c</sup>الأصلاع، ينشئ النوع المقاوم أقوى مقاومة، لاستقراره على قواعد متينة. لأنّه بتهافته وتراميه على أعظم قدر من التكافف الذاتي، من شأنه أن يتصلب غاية التصلب.

إن الثقيل والخفيف قد يتضمان لنا وضوحاً تماماً ويظهران في غاية الجلاء،  
إذا بحثنا عنهما في بحثاً عن الطبيعة التي يقال لها، طبيعة الأسفل والأعلى.

إذ لا يصيب من أي وجه رأي من يظن أن هناك بالطبع محلين اثنين متقابلين متضادين، يشملان العالم بأسره، وبشرط أن «الكل» شطرين: الأسفل من جهة، فيندفع إليه هاوياً كل ماله حجم جسماني، والأعلى وإليه ينطلق مكرهاً كل شيء. لأنه لما كان الفلك برمه ذا شكل كروي، إذا وقعت الأشياء على أبعاد متساوية عن مركزه، وكانت متطرفة، فهي كلها بالضرورة متماثلة طبعاً في تطرفها هذا. والمركز بوقوعه على نفس الأبعاد (أو الأمتار) عن أطرافه، لا بد أن يُحسب على الطرف المحاذي لها جميعها. وإن كان العالم بالطبع على هذا الوضع، فمن لا يَتَّهم بحق أنه لا يسمى الأشياء بأسمائها الملانة، إذا حسب شيئاً من هذه الأشياء التي تتحدث عنها، عالياً أو منخفضاً. لأن المحل الوسط في العالم خليق بأن لا يقال عنه إنه منخفض أو عال بالطبع. بل يتحقق أن يقال عنه إنه في المركز. وما يُحدِّق بذلك المحل الوسط، ليس وسطاً أو مركزاً؛ وليس له أية بقعة تختلف عن أخرى أقل اختلافاً، بالنظر إلى المركز أو أحد الأطراف المحاذية له. وما كان متمائلاً بالطبع متشابهاً من كل الوجوه، إن أطلق عليه أحد أسماء متناقضية أية كانت، كيف يُظْنَ به أنه ينطق نطقاً جميلاً صائباً؟

(مناهضة نظرية المحلات الطبيعية)

٦٣ لأننا إذا فرضنا وجود شيء، وشيء مجسم، على حالة توازن في مركز «الكل»، فهذا المجسم لن يُدفع أبداً إلى أحد أطراف الكل، بسبب تماثلها من كل ناحية. لا بل إذا سار أحد حول المجسم في خط دائرة.

وتوقف مراراً في قطبية، بحيث تكون قدما المتجول في قطبِ محاذيتين لقديمه في القطب الآخر، فعين القطب من ذاك المجسم يستطيع جائلاً أن يدعوه أعلى وأسفل. لأن العاقل الوعي لا يستطيع، إذا كان «الشامل»، على ما قدمناه الآن، ذا شكل كروي، أجل، لا يستطيع العاقل أن يقول عن مكانٍ إله فوق وعن آخر إله تحت. فمن أين إذن جاءت هذه الأسماء؟ وفي أي ظروف كانت الأشياء حتى اعتدنا أن نقسمها على هذا النحو وأن نقسم الفلك برمته، وندعوه وندعو الأشياء بتلك الأسماء؟ هذه مسائل لا بد أن نتفق عليها، بافتراض الفرضيات التالية:

إن صعد أحد إلى ذلك المكان من العالم، إلى المكان الذي حظيت به خصوصاً طبيعة النار كنصيب لها، حيث تتكاثر وتتجمع وتسعى إلى مقرها بدافع قوي، إن صعد إذن أحد إلى ذاك المكان، وكانت له قدرة على أن يأتي عملاً خطيراً مثل العمل التالي، وهو أن ينترع من النار بعض أجزائها، وأن يتناول تلك الأجزاء ويضعها في كفتي ميزان، وأن يرفع نير الميزان، ويجرّ النار عنوة إلى هواء لا شبه لها به، يتضح عندئذ أن الكمية الصغرى من النار تُهر بسهولة أعظم من الكمية الكبرى. لأنه إذا رُفع وقران في الهواء بقوة واحدة فالوقر الأقل ينقاد للعنف انقياداً أعظم، والوقر الأعظم يقاوم العنف وينساق له ضرورة انسياقاً أقل، والكثير يدعى تقلياً ومدفوعاً إلى أسفل، والصغير يدعى خيفاً ومرفوعاً إلى فوق.

ولا بد لنا أن نفاجئ أنفسنا ونقبض على ذواتنا ونحن نأتي العمل نفسه، في مكاننا هذا كما يفاجأ اللص ويقبض عليه. لأننا في تجولنا على الأرض نقلع منها أصنافاً أرضية، وننترع أحياناً التراب بالذات، ونجره عنوة إلى هواء لا شبه له به وخلافاً لطبيعته. وإن كان هناك كميتان تلازمان ما

يجانسهما، فالصغرى مهما تنقاد في سهولة أوفر وقبل الكبرى، لمن يحملونها عنوة إلى عنصر يخالف طبيعتها. وتلك الكمية الصغرى نسميتها خفيفة، والمكان الذي نحملها إليه قسراً نسميه الأعلى، وما ينفع انفعالات معاكسة لهذه نسميه ثقيلاً، والمكان الذي يميل إليه بالطبع نسميه الأسفل.

فمن الضروري إذن، أن تختلف حال هذه الأشياء بالنظر إلى عين الأوضاع، بسبب كثرة الأجناس التي يشغل كل منها مكاناً يخالف مكان الآخر. لأنه إذا قوبل الخفيف في مكان بالخفيف في مكان مقابل آخر، وقوبل التقليل في مكان بالتقليل في آخر. والمنخفض بالمنخفض والعالي بالعالي، وجدت هذه الأشياء جميعها مناقضة بعضها بعضاً، ومنحرفة ومختلفة تمام الاختلاف في نشأتها وكيانها الحاضر بيد أنه لا بد من تفهم هذا الأمر الواحد بشأنها جملة، وهو أن الطريق لكل من تلك الأجناس أو الأجسام الأولية، المبلغ إليها إلى ما يجانسها يجعل المحمول ثقيلاً، والمكان الذي يُحمل إليه في أسفل، ويعطي الأشياء الأخرى التي على حال تختلف عن هذه الحال، الأسماء الأخرى. ولنعتبر أن هذه هي أسباب الانفعالات التي أشرنا إليها.

#### (الناعم والخشن)

٦٤ a أما سبب الناعم والخشن، فكل قد يستطيع أن يراه ويفسره لغيره إذ a القساوة الممزوجة بالوعورة فقدان التوازن تُنتج الخشونة والتوازن والسهولة الممزوجة بالكتافة تُنتج النعومة.

# الفصل الثاني والثلاثون

## اللذة والألم

وفيما تحدثنا عنه واستعرضناه، أعظم وأهم ما بقي من المشاعر المشتركة العائدة إلى الجسم برمه، هو سبب انفعالات اللذة والألم، ثم ما أحرز الشعور من أعضاء الجسد، وما تشعر به تلك الأعضاء من غموم أو متاعب ومن ملذات تسحب الغموم.

فانستمد إذن على النحو التالي أسباب كل انفعال نشعر أو لا نشعر به، متذكرين ما يتعلق بطبيعة السهل الحركة أو عسرها، على ما فصلنا من ذي قبل. إذ يفرض علينا أن نستقصي من هذا القبيل الأمور جميعها التي نبغي الإحاطة بها في هذا البحث.

لأن ما هو سهل الحركة بالطبع، عندما يقع عليه انفعال ولو كان زهيداً تحدث أجزاءه عين الانفعال، وتوزعه دائرياً بعضها على بعض، إلى أن يبلغ الانفعال القوة المدركة ويخبرها عن صفة فاعلة. أما الشيء المناقض (أي البطيء الحركة)، فثبتاته ورسوخه على قواعده لا ينطلق بانفعاليه إلى أي دائرة حوله، بل يحتمل الانفعال وحده، ولا يحرك قسماً آخر من أقسام الجسم المجاورة له. ومن ثم، إذ لا تتواءز الأقسام بعضها على بعض الانفعال الأول، الذي لبث فيها بلا حركة، يجعل ذلك الانفعال غير محسوس، إذ لم

ينفذ إلى الجسم الحي برمته. هذا ما يحصل للعظام والشعر، وإنماً لكلَّ ما نحوي من أقسام في جسمنا جُلُّها من التراب. أما الحالة التي تكلمنا عنها قبل هذه الأخيرة، فهي تتعلق بالنظر والسمع خصوصاً لأن فاعلية النار والهواء فيهما تبلغ أقصى مدى.

أما مسألة اللذة والألم، فيجب أن نتفهمها على النحو التالي. ما هو مخالف للطبيعة وعنيف إذا توافر يحدث فيها انفعالاً أليماً. وكذلك ما يجاري الطبيعة، إذا توافر يحدث فيها تأثيراً لذيداً. وما يجري لنا من ذلك، بتوعده وفي قدر زهيد، لا نشعر به، والعكس بالعكس في هذه الأمور.

أما كلَّ ما يحدث بهيئة وتسير، فنحن نشعر به أعظم شعور ولكنه لا ينطوي على الالم أو لذة. ومثل ذلك انفعالات (جهاز) النظر ذاته الذي قلنا عنها في ما سبق إنه، غضون النهار، يصير معنا جسماً بالطبع مجانساً. إذ لا البتر والقطع ولا الحروق ولا التأثيرات الأخرى التي يعانيها، تحدث فيه أوجاعاً. كما لا يشعر بمشاعر اللذة إذا عاد إلى ذاته أو نوعيته الخاصة. وإنما ينتج عنه أعظم الاحساسات وأصفاها طبقاً لما يتاثر به وطبقاً لكل من الأشياء التي يقع عليها بوجه من الوجوه ويلامسها.

غير أن أعضاء جسمنا، المركبة من أجزاء تكبر أجزاء (العين والاذن) لا تقاد للمؤثر إلا بالجهد. وهي مع ذلك توزع الحركات وتسوقها إلى كافة الجسم. وتحظى بمشاعر اللذة والألم. فتشعر بالألم إن بذلت أحوالها، وباللذة إن عادت واستقررت في ذاتها وطبعتها.

والأعضاء التي تضرر تدريجياً، وتفرز ما فيها شيئاً فشيئاً، في حين أنها تتملّى بتواتر ووفرة، لا تشعر بافرازها وتفريج ما فيها، لكنها تشعر بتملّيها. وهي لا تؤتي القسم المائت من الروح غماً وألماً، بل توفر له أعظم الملذات وهذه الأمور واضحة بشأن الروائح العطرة. أما التي تتبدل حالها

بتوتر، وتعود تدريجياً وفي عناه إلى ذاتها لتنستقر على حالتها الطبيعية، فهي توفر مشاعر تختلف المشاعر السابقة أتم مخالفة. وهذه الأمور واضحة كلَّ الوضوح أيضاً في حروق الجسم وما يلحقه من بترٍ وقطع.

b) لقد تكلمنا عمّا يحدث بالجسم كله من انفعالات مشتركة، وعن كلَّ الأسماء تقريباً التي أطلقت على عوامل تلك الانفعالات. أمّا الانفعالات التي تحدث في أعضائنا المختصة (بعملٍ معين أو وظيفة)، وأثارها وأسباب عواملها، فعليينا أن نحاول تفصيل ذلك، لأن استطعنا إليه سبيلاً.

# الفصل الثالث والثلاثون

## المذاقات المختلفة

علينا إذن أولاً أن نبين قدر استطاعتنا كلَّ ما تركناه جانباً، في كلامنا السابق على العصارات لأنَّ انفعالات اللسان خاصة. ويظهر أنَّ هذه الانفعالات أيضاً تحصل بسبب بعض التمازج أو التفارق، شأنها في ذلك إذن شأن أكثر الانفعالات. وعلاوة على ذلك، لا بدَّ أن يعمد المرء، في (تفسير) هذه الانفعالات، أكثر من غيرها، إلى الخشونات والنعمومات.

### (القابض والفج)

فالعناصر الولادة إلى الوشائج، الممتدَّة إلى القلب بمثابة خبيرات اللسان إذا وقعت على الأجزاء الرطبة من اللحم والغضنة، وأذابت منها القسيمات الترابية تبضُّ الوشائج أو العروق وتتشفَّها. فإنْ كانت شديدة الخشونة، ظهرت قابضة وإنْ قلت خشونتها بدت فجَّة.

### (المر والملاح والحاد)

أما المسهلة من هذه العناصر، والتي تغسل اللسان وما يحدق به، فإنَّ فعلت فعلها هذا وتجاوزت فيه الحدَّ، ثم لجَّت فيه وبالغت حتى إذابة جوهر اللسان، كما تفعل خاصَّة أملاح البارود والبورق والكحول والسودا، فهي

تدعى كلّها مرّة من هذا القبيل. والعناصر التي تنقص فاعليتها عن فاعليّة النطرون (أو الأملاح المذكورة)، وتجري الإسهام أو السيلان باعتدال، تظهر مالحة دون مرارة مفرطة، لا بل محببة إلينا. والتي تشارك الفم في حرارته، ٦٦ فینعمها و يجعلها دقيقةً، تذهب هي أيضاً، ثم تحرق الجهاز الذي أدفأها، وتتدفع a بسبب خفتها على عل، نحو حواس الرأس، وتمزق كل ما تعثر عليه في دربها. ولهذه الخواص الهايجة الصاخبة، دُعيت مثل هذه العناصر حادة<sup>(١)</sup>.

### (الحامض أو المزّ، الرغوة والزَّبَد)

ثم إن ما لحقه الفساد من العناصر، فعدا دقيقاً ناعماً، يتخلّل العروق الضيق، ويقع على ما يجد هناك من قسيمات ترابية وقسيمات تعادل بكمية هوائها كمية هوائه، فيحرکها و يجعلها تثور بعضها حول بعض فوراً. وإذا b فارت تنقض بعضها على بعض، وتغوص في غيرها وتقرّه، وتنتشر وتتصلب حول العناصر الولاجة والنافذة إليها. وإذا انتشرت الرطوبة حول الهواء وتصلبت وتقرّت، حيناً يمازجها التراب، وآخر نقية صافية، تحول تلك العناصر إلى أوعية هواء رطبة، و قطرات مستديرة مقعرة. وما صدر من هذه الأوعية أو قطرات عن الرطوبة النقية المتصلبة، تؤتيه هذه الرطوبة إستقراراً ويكون شفافاً، ويدعى باسم الرغوة<sup>(٢)</sup>. وما صدر عن الرطوبة المشربة تراباً الهايجة والمائحة معاً لقب زبداً وخميره. ودعى سبب هذه الانفعالات حامضاً أو مزاً<sup>(٣)</sup>.

(١) ان طعم هذه المواد يشبه طعم الخردل مثلاً.

(٢) إن لفظة *Pompholyx* ذات صبغة علمية. وربما استعملها انكسغورس cf. Diels, (Vors. 1 386,41) وحددها أرسطيو، توالد الحيوانات، ٣: ١١ a ٧٦٢ ١٤. فعل

Kicann يعني ضرب المزيج وجعله يرثى..

(٣) لفظة *Oksi* تناقض دوماً لفظة *Ghlyki* وقارب لفظة *Picron* وتعني طعماً حامضاً أو مزاً، يشبه طعم ما توحيه من ذلك رائحة الخمير.

ويحصل بتأثير علة معاكس، انفعالٌ معاكس لكل ما بسطناه بشأن الانفعالات السابقة. فعندما يكون تركيب العناصر النافذة إلى الأجزاء الرطبة من الفم، ملائماً بالطبع حالة اللسان، فهي تدهن جوانب هذا العضو الناشرة المخشوشفة، وتليّنها من جهة، ومن جهة أخرى، ما كان من هذا العضو في وضع يخالف طبيعته أو مسترخيّاً، فهي تشتدّ ما استرخي منه، وترخي ما انقبض. وتركّز كلّ شيء خير تركيز، وتعيده إلى وضعه الطبيعي. وإذا خدا كلّ ما ماثل هذا العنصر لذيناً ومحبباً إلى الجميع، وشفاء للانفعالات، فقد دعي عذباً. وهذه الأمور هي على النحو المفصل أعلاه.

## الفصل الرابع والثلاثون

### الروائح

أما اقتدار المنخررين أو اختصاصهما فلا يعثر له على أنواع. لأنّ جنس الروائح بجملته هو نصف جنس. ولم يتفق لنوع (أي جنس) من الأنواع الأساسية، أن يكون له من القياس ما يمكنه من أن يحرز الرائحة. فعروقنا المتعلقة بالروائح الشاعرة بها قد رُكبت تركيباً يضيق كثيراً على جنسي التراب والماء، ويتسع جداً لجنسى النار والهواء. ولذا لم يشعر أحد قط بأية رائحة لهذه العناصر المذكورة، ما لم تُبَلَّ أو تُعْنَف أو تُتَبَخِّر، فتحدث لها رائحة. لأن هذه الروائح تحدث عندما يتحول الماء إلى هواء، والهواء إلى ماء. ففي خلال هذا التحول تنتشر الروائح. والروائح بجملتها هي دخان أو ضباب وينشأ الضباب أثناء تحول هذين العنصرين، إذ يصدر الماء عن الهواء. وينشأ الدخان إذ يصدر الهواء عن الماء. ومن ثم جميع الروائح أدق وأنعم من الماء، وجميع الروائح أثخن وأكثف من الهواء. ويتبَّع لنا هذا الأمر وذلك حين يُصَابُ المرء بالزكام وينسَدَ مجرى التنفس عنده ويستنشق الهواء بشدة. فعندئذ لا تساق إليه أية رائحة. وإنما تعقب الاستنشاق النسمة ٦٧ وحدها خالية من الروائح.

فهناك إذن هذان الصنفان من الروائح، وهما مغفلان لا اسم لهما، إذ يصدران عن أنواع غير كثيرة ولا بسيطة. ولكن فلنقل إنهم وحدهما واضحان<sup>(١)</sup> ومنقسمان إلى شطرين، الصنف الطيب اللذيذ والصنف الكريه المؤلم. فالواحد يهيج ويؤذى الجزء كله الواقع بين هامتنا والسرّة، ويضايقه بعنف والثاني يهدئه ويرده على نحو مستحب إلى وضعه الطبيعي.

٤٤ - (١) راجع تيمئس اللوكري، ١٠١ a. وأرسسطو، كتاب النفس ٢:٩:٢٧ a ٤٢١ . ثم كتاب الحس والمحسوس ٥ : ٤٤٣ b . إن هذا الفيلسوف يصنف الروائح كالالمذاقات ونعتذر عند أمينكليس وذموكرتس على شروحات مماثلة. راجع كتاب الحس لـ لـ ثـ وـ فـ رـ سـ تـ ٣,١,٢١٧,٣٠ et ٢,٤٥,٢١ . Wors. ٩ و ٧١ .

# الفصل الخامس والثلاثون

## السمع والصوت

b والقسم الثالث من المشاعر التي نبحث عنها في ذواتنا، هو القسم المتعلق بالسمع. فعليينا أن نفسّر لأيٍّ من العلل تحصل الانفعالات المسببة له.

فلنفرض بوجه عام إذن، أن الصوت صدمة يبلغها الهواء والدم عن طريق الإذنين، إلى الروح. والحركة التي تحدثها الروح، تبدأ في الرأس وتنتهي حول مقر الكبد. وهذه الحركة هي السمع<sup>(١)</sup>. فإن كانت الحركة سريعة كان الصوت عاليًا، وإن كانت على شيء من البطء كان الصوت عميقاً. وإن كانت الحركة متماثلة متشابهة كان الصوت رتيباً متساوياً وناعماً.

c وإن كانت الحركة على عكس ذلك، كان الصوت أخشّ خشناً. وإن كانت الحركة عظيمة، كان الصوت ضخماً جهوراً؛ وإن كانت الحركة على عكس ذلك، كان الصوت ضئيلاً خافتًا. أمّا ما يخصّ تساوق الأصوات وتتناغمها، فسيُعرض حتماً فيما يلي من أبحاثنا المقبلة (b ٨٠).

(١) في تألف الأصوات، راجع a b ٨٠. يبدو أن النظرية المستغربة التي تدخل الكبد في جهاز السمع، نظرية انفرد بها أفلاطون. راجع كتاب الحس لثوفورستس، رأي ٥٠٠ : ٤٠٧ a : ١٩ : ٤، رأي ٤٠٧ a : ٢٢. وأرسطو إذ يعطي الصوت تحديداً يدانى تحديد أفلاطون، لا يتكلم عن الكبد. وأفلاطون يسم الأصوات بطبعها الخاص بناء على صفات الحركة المسببة لها، نظير السرعة أو البطء، والارتفاع أو التسخّش، والعنف إن زاد أو نقص. ونجد عند أرسسطو عين الفوارق، ركتاب النفس ٢ : ٢ : ٤٢٢ b : ٣١.

# الفصل السادس والثلاثون

## الألوان

بقي علينا نوع رابع من المحسوسات. فيجب أن نميز بين ما أحرز من أصناف غزيرة دعونها بجملتها ألواناً. وهي لهيب يجري من الأجسام كلّ بمفرده d. له عناصر تتفق في قياسها (مع عناصر تيار) البصر لتولد الشعور أو الإحساس<sup>(١)</sup>.  
لقد تكلمنا، فيما سبق من أبحاث، عن النظر بالذات وعن أسباب حدوثه. فههنا إذن قد يجدر بنا أن نستعرض خصوصاً مشكلة الألوان. وهذا أمر طبيعي.  
إن القسيمات الصغرى عندما تندفع منطلقة من الأشياء الأخرى وتنبع على (تيار) البصر، تكون عناصرها أصغر وأكبر أو معادلة لعناصر البصر e أو تصغرها، فالأولى منها تضمّ شمل تيار البصر، والثانية تبعثره. وهي ثنيقات العناصر التي دعونها حارة أو باردة في علاقتها باللحم، والحرفية منها التي دعونها حادة في علاقتها بالسان.

### (الأبيض والأسود)

والعناصر البيضاء أو السوداء هي أيضاً نفس العناصر. وهي من نوع آخر من الأجسام، تولد تلك الانفعالات التي جئنا على ذكرها، ولكنها تبدو غير الأولى لهذه الأسباب الآتية.

(١) إن نظرية النور هذه تذكرنا بنظرية الذريين.

فعلينا إذن أن ندعوها كما يلي. ما يبعثر تيار البصر هو الأبيض. وما يضم شمله على عكس ذلك هو الأسود. أما عناصر الحركة النشطة الصاخبة جدًا الصادرة عن نوع آخر من النار، فهي إذا اصطدمت (بتيار) البصر، ٦٨ تشتبّه وتبعثره حتى الحديتين. وتضغط بعنف على مسالك ومجاري العيون a وتنبيها، وتُسْيل منها النار والماء غزيرًا. وهذا ما ندعوه دمعًا. وإذا هي نار جارفة تلقى الأخرى في اتجاه معاكس. وهذه النار إذ تقفر من العين، تصدر منها وكأنها صادرة عن برق. والنار الوالجة في العين تتطقى على جوانبها الندية. وفي هذا التأجج والاصطخاب، تنسأ ألوان من كل ضرب ولوّن. ونحن نسمّي الانفعال انبهاراً، وما ينتج عنه اللامع المتألق.

#### (الألوان التسعة الأساسية)<sup>(٢)</sup>

b أما جنس النار الواقع ما بين النيران السابقة تلك، فهو يبلغ إلى القسم النديّ من العينين ويمتزج به. ولكنّه لا يتائق. وعلى لألاء النار، خلال الرطوبة وبعد امتراجها بها، على ذاك الألاء الذي يعطي لوناً دامياً نطلق اسم

---

(٢) من الألوان التسعة التي يميزها أفلاطون، يبدو أن ثلاثة فقط تقابل ألواناً في الطيف. أو الأصفر الذهبـي. وهو لون واقع في موشور قوس قزح بين الأخضر to xanthon والبرتقالي أو الأرجواني to phinikon pracion (؟) (راجع لأرسـتو، الأحداث الفلكية ٣ : ٤؛ ١١ a ٣٧٥). أو الأحمر القاني to éritrion أو الأخضر الفاتح. ولكن أفلاطون لا يذكر البرتقالي. والمزاجـات التي يذكرها لا تعطي ألواناً واضحة صريحة. وهي التالية: الأرجواني ينجم عن الأحمر والأسود والأبيض، وعن نفس المزيج يضاف إليه فائض من الأسمـر القاتـم. وعن الأصـفـر والرمادي ينجم الأسمـر الفاتـح أو الأـشـقـر المـائلـ إلىـ الـحـمـرـةـ. وعنـ الـأـسـوـدـ وـالـأـبـيـضـ وـالـلـامـعـ يـصـدرـ الـأـرـقـ الـلـازـورـدـيـ أوـ الـأـرـقـ الـلـامـعـ. وعنـ الـأـرـقـ الـلـازـورـدـيـ وـالـأـبـيـضـ يـصـدرـ الـأـرـقـ الـفـاهـيـ. وعنـ الـأـسـمـرـ الـفـاتـحـ وـالـأـسـوـدـ يـنـجـمـ الـأـخـضـرـ الـزـيـتونـيـ. راجـعـ لأـرسـتوـ كـتابـ الـأـلوـانـ الـمـنـحـولـ ٢ : ٤ a ٧٩٢ . وما يليـ، ثمـ منـ المـقـدـمةـ، فـصـلـ ٧ : ٣ . ٣ .

أحمر. وأصبح الامع، المخلوط بالأحمر والأبيض، اللون الأشقر. أما نسبة العناصر الممتزجة، كم من هذا وكم من تلك، وإن عرفها أحد، فلا يعقل أن يقولها. لأنه لا يستطيع أن يعبر، في شيء من الصحة، عن حتميتها أو سببها المحتمل المعقول.

وإذا امترج الأحمر بالأسود والأبيض أحدث اللون الأرجواني. وينجم اللون الأرجواني القائم عن هذه الألوان عينها، إذا اختلطت وأحرقت ومُرجمت بها كمية أوفر من السود. ويحصل اللون الأصهب الناري عن مزج الأشقر بالرمادي. ويتولد اللون الرمادي عن مزج الأبيض بالأسود. ويسدّر اللون الأصفر عن الأبيض إذا خلط بالأشقر. والأبيض إذا لاقى اللمع ووقع على الأسود المشرب سواداً، انتج اللون الأزرق اللازوردي. والأزرق اللازوردي عندما يمزج بالأبيض يعطي اللون الأزرق الفاهي، المائل إلى الخضرة أو إلى الصفار. وإن مازج الأصهب الناري اللون الأسود أصدر اللون الأخضر الفاتح. والألوان الأخرى الناجمة عن هذه واضحة أمرها بعض الوضوح. إذ يتبيّن لنا تقريباً، بأية مزاج قد تماثل ما شاكلاها، وتحافظ على قولٍ معقول بشأنها.

### (وجه التخيّن في كلّ ما تقدّم)

ولكن إن تناول المرء المحكّ لتمحيص هذه الأمور والتثبت منها عملياً فقد يتجاهل الفارق بين الطبيعة البشرية والطبيعة الإلهية، ويغفل عن أنَّ الله يُعرف ويُقدر في آن واحد أن يمزج عناصر كثيرة ويحلّها إلى واحد، كما يُعرف معرفة كافية ويُقدر القدرة الواافية أن يحلَّ الشيء الواحد ويعيده من جديد إلى عناصره الكثيرة. أما البشر فلا أحد منهم أهل لإحدى هاتين العمليتين، لا الآن ولا يوماً ما في الزمن المُقبل.

## الفصل السابع والثلاثون

### العلة الضرورية والعلة الإلهية

إذن، كل هذه العناصر (الأولية الأربع ثم الأساسية) لما كانت بالطبع آنذاك على الوضع الذي أشرنا إليه، شرع يستمدّها من الضرورة مبدع أبيه كائن وأسمى وأفضل كائن بين الكائنات المحدثة، عندما كان يد الإله المكتفي بذاته والأكمل، مستعملًا في إبداعه العلل الخادمة المساعدة. أمّا الانتظام والصلاح، فهو مهندسه وبنائه في كل الكائنات المحدثة.

ولذا وجب أن نميز نوعين من العلل، النوع الضروري والنوع الإلهي.

٦٩ كما وجب أن نستقصي النوع الإلهي في الأمور كافة، لافتاء حياة سعيدة،<sup>a</sup> بمقدار ما تستطيع طبيعتنا إلى ذلك سبيلاً.

أمّا النوع الضروري فيفرض البحث بسبب الغاية المذكورة مفكرين إنّا يدون هذه العلل الضرورية والإلهية، لا نقدر أن نفقه حتى ولا المطالب وحدها التي نجدّ في السعي إليها، ولا أن ننال منها شيئاً، ولا أن نحظى بها على طريقة أخرى، ولو قليلاً وعلى وجه من الوجه.

# الفصل التاسع والتلاته

## تلخيص ما سبق

وإذ مثلت الآن إذن بين أيدينا نحن المهندسين، وكأنها مادة بناء، أصناف العلل المنتقة المصفاة، التي يجب أن ننسج منها ما تبقى من خطابنا، فلنعد مجدداً إلى البدء بإيجاز، ولنصل بسرعة إلى ذات النقطة التي انطلقتنا منها وبلغنا إلى هنا، ولنجتهد أن نضع خاتماً لمقالنا، ونتوجه بهامة تلائم جسمه السابق وتتسجم معه.

فعلى ما قيل إذن في مطلع الحوار ومبادئه، كانت العناصر السابق ذكرها في أوضاع مبللة متشوّشة، فخلق الله فيها التناقض والتعادل، في كل منها بالنظر إلى ذاته، وفيها جملة بالنظر إلى صلاتها بعضها ببعض، بقدر ما يمكن أن تكون متعادلة متناسبة، وعلى الوجه الذي أمكن. إذ لم يحظ أحد العناصر آنذاك بشيء من هذه الصفات إلا اتفاقاً، ولم يكن يجدر على الإطلاق أن يُسمى أحد العناصر باسم من الأسماء التي نطلقها عليها الآن، كالنار مثلاً أو الماء وما إليهما من العناصر الأخرى. إلا أن الله نمّقها ونظمها أولاً جميعها. وبعد ذلك ركب منها هذا العالم بأسره، وجعله كائناً فريداً، حاوياً في ذاته كل الكائنات الحية، المائنة منها والخالدة. وصار هو ذاته مبدع الآلهة. أما المائتون فقد أمر أبناءه أن يبدهوا حدوثهم.

# الفصل (الناسع والتلذُّذ)

## جنس المائتين

فاقتدى هؤلاء الآلهة، أبناء المبدع بأبيهم، وتناولوا منه مبدأ الروح غير المائت، وسكبوا له في قالب الجسم المائت، وأعطوه الجسم كله مركبة<sup>(١)</sup>. وبنوا في الجسم ضرباً آخر من الروح، هو الصنف المائت منها، المنطوي في ذاته على أهواء رهيبة ومحتومة. وأول تلك اللذة، وهي أكبر غواية وأعظم طعم للشر. ثن الأتراح والأوجاع، طاردة الخيرات. أضف إليها الجسارة والخوف، وهما مشيران أحمقان. ثم الغضب الذي لا يقبل عزاء أو نصاً إلا بمشقة. وأخيراً الأمل الخداع الذي ينساق في سهولة. ومزجوا هذه الأهواء بالشعور غير العاقل والحب الغرامي المقدم على كل هوس. وركبوا هكذا جنس المائتين خاضعاً لحكم الضرورة.

(إنزال الروح الشهوانية في الصدر)

وخشية منهم أن يدنسوا العنصر الإلهي في البشر، بتلك الأهواء، أنزلوا العنصر المائت من الروح في مسكن آخر من الجسم، بمعزل عن العنصر

(١) يبدو أن ذيجبنس الأبولنِي قد استعمل كلمة أوخْما أي مرکبة. وقد وردت في المقطع ٤٤ من هذا الحوار. راجع هِبَرَانْس، مقاله في الأرياح، طبعة لتره ٣، ٦، ٩٤. ثم إفريبيدس، نساء طروادة، ش ٨٨٤.

٦ الإلهي، إذ لم يكن إنزالهما معاً ضرورة لازب. فبنوا بروزخاً وحداً بين الرأس والصدر، ووضعوا الرقبة في الوسط، ليفصلا الواحد عن الآخر. وربطوا الجنس المائت من الروح بالصدر أو ما يدعى لأمةً ودرعاً وقص الصدر.

### (الحجاب الحاجز)

٧٠ ولما كانت تلك الروح المائتة ذات قسمين، قسم منها أوفر جودة بالطبع وقسم أوفر سوءاً، فصلوا في بناء الجسم فجوة قفص الصدر إلى شقتين، كما تفصل (في بيت واحد) شقة سكن عن شقة سكن الرجال، وجعلوا الغشاء الحاجز حاجزاً في وسطهما<sup>(٢)</sup>. وأسكنوا قسم الروح النائل نصيباً من الشجاعة والغضب، لحبه المشاحنة والمزاحمة، في الشقة الأدنى إلى الرأس، بين الحجاب الحاجز والعنق. كي يكون مصغياً للعقل، ويشترك معه في قمع جنس الرغبات بالعنف، عندما لا يريد طائعاً أن ينقاد للعقل المصدر إليه أمره من قلعة الجسم.

### (القلب ووظائفه)

٨ أما القلب، حزام العروق وينبع الدم الساري في كل أعضاء الجسم غزيراً متدايقاً، فقد وضعوه في ثكنة الحراسة وأقاموه عليها. وذلك، كي يشعر كلّ ما له الإحساس في الجسد شعوراً مرهاً، عن طريق جميع المسالك الدقيقة، بتوجيهات العقل وتهدياته، عندما يغلي ويغور سخط روح الغضب وهيجانها، لدى إنذار العقل بأنّ عملاً جائراً يُرتكب بحقّ الأعضاء من

---

(٢) إن لفظة ذيافرَّ غما، الغشاء الحاجز، لا ترد عند الفلاسفة المتقدمين على عهد سocrates. وأرسطو لا يستعملها إلا مرة واحدة في تاريخ الحيوان، ١: ٤١١ - ٤٩٢. فربما استعارها أفالاطون من معجم الأطباء في عصره. ما لم يكن استخدامها في نصنا هذا أول استعمال مهنيٍّ فنيٍّ لها.

الخارج، أو من قبل إحدى الشهوات في الداخل. فيكون الشعور هكذا مصغياً للعقل ويتبعه في كل الظروف والأحوال، ويدع القسم الأفضل بين جميع الأعضاء يقودها ويسيوسها.

### (الرئة ووظائفها)

c      وإذا سبق الآلة وعرفوا أن نبضات القلب وقفزاته تثار لدى توقعه المكاره واستيقاظ الروح الغضبية، وإن مثل ذلك التضخم يحدث كله في الأعضاء بفعل النار، دبروا له إسعافاً وغرسوه في دواره صنف الرئة، وهي أولاً لينة وخالية من الدم. ثم إنها تحوي في داخلها نخاريب متقوية كأنها نخاريب الإسفنج<sup>(٣)</sup>، كي تتقبل النسيم العليل والشراب، فتبرد وتتوفر للقلب في اضطراره غضبه، شيئاً من الانشراح والرخاء.

d      ولذا وزع الآلة قنوات القصبة الرئوية على الرئة، واكتتفوا بها القلب، وجعلوها له بمثابة منضدة، حتى إذا ما احتاج فيه الغضب وبلغ ذروته، وقفز القلب على عضو يلين له ويختصر ويؤتيه شيئاً من البرودة، يقلّ تعبه وعناؤه ويستطيع مع روح الغضب أن يخدم العقل خدمة أعظم<sup>(٤)</sup>.

(٣) كلمة الإسفنج تعريب لمراقبتها اليونانية *أسبُونُغُسْ* spongos . (المعرب)

(٤) في وظيفة التنفس راجع فيما بعد المقطع ٧٨ . إن الهواء الذي يلتج الجسم لا سيما الرئة، يبرد الدم، وهذه النظرية عينها نقاحتها منذ عهد بعيد عند أمندوكليس المقطوعة (Vols. 3. ١٠٠)

١٥ ٢٥٨، وعند الطباء الصقليين (فلسيتين، مقطوعة ٦، في غالينس ٤٧١ : ٤)، مقطوعة ٢٠، وأفلاطون في المقطع b، يتبنّى مذهب المدرسة الصقلية في ما سيتعلق بوظائف

القلب. (Wellmann: Die Fragmente der gr. Aerzte. I. 1901, p. 16).

## الفصل الأربعون

### روح تغذية الجسم

أمّا قسم الروح المائنة الشهوانى، الراغب في المأكل والمشارب وما يحتاج إليه إجمالاً بسبب طبيعة الجسد، فقد أنزلوه في البقعة الواقعة بين الغشاء الحاجز وحدود السرة. وقد هندسوا هذا المكان كله، وجعلوه بمثابة معلفٍ أو مزود لغذاء الجسد. وربطوا فيه ذاك القسم من الروح، وكأنه دابة أو بهيمة من البهائم الآباء، التي يجب أن تُغذى وهي مقيدة، اللهم إن رام جنس المائتين أن يدوم ويبيقى. فلكي تتعلّف إذن دوماً بجوار مزودها، وتثبت أبعد ما يكون من مقر العقل المشير، وتحدث أقلّ اضطراب وصخبٍ ممكناً، واحفت ضجيج، وتدع أشرف وأحسن قسم من الروح يتداول في هدوء ما يصلح لمجموعة الأعضاء وكلّ منها بمفرده، لهذه الأغراض كلها أعطى الآلة القسم الشهوانى مرتبته في تلك البقعة من الجسم.

وعرفوا أنه لم يكن مزمعاً أن يفهم أمور العقل، وأنه وإن أدرك بحسه على نحوٍ ما بعضاً منها غير مطبوع على الاهتمام لها، وأنه في الليل والنهار يَغْتَرِ بالرؤى والخيالات وينقاد لها.

# الفصل الخامس والأربعون

## بنية الكبد ووظيفته:

### التبصير والعرفة

b      وإذا فكر الله<sup>(١)</sup> في أمر الروح الشهوانية، ركب لها صورة الكبد، ووضعها في مسكن تلك الروح<sup>(٢)</sup>، وجعل الكبد كثيفاً أملس لاماً، يحوي العذب والمرّ، كي تتحدر إلى الكبد من الروح العاقلة قدرة الأفكار، وتقع عليه وقوعاً على مرآة تقبل انطباعات تحولها وتعرضها للرؤية صوراً ورسوماً<sup>(٣)</sup>، فترعب الروح الشهوانية تارة، وذلك عندما تستعمل تلك القدرة

(١) يمكن أن يعيّن أفلاطون هنا الله بالذات أو المبدع، لأنّ الله يعمل على تكوين جسم الإنسان بواسطة أبناءه الآلهة الثانويين الذين يقتدون به ويتعلّمون بإشارته (٧١ d). ويمكن أن يعني الفيلسوف إليها من أولئك الآلهة. وهذه الملاحظة تصلح لكل المقاطع التالية المماثلة. (المعرب)

(٢) راجع تحديد الصوت (٦٧ d)؛ ثم ثنوفرتس، كتاب الحواس، ٥، الرأي، ٥٩٠، ١٤.

(٣) يقول أفلاطون: «مادة المراة المجانسة، ولا يعيّن لمن أو لما هي مجانسة. ويمكن أن تكون المادة مجانسة للروح الشهوانية. ويمكن أن تكون مجانسة للكبد الذي تؤخذ منه، وهذا معنى مقبول أخذنا نحن به وهو الأرجح، ولا شيء يمنع من ردّ هذه الصفة إلى الروح الشهوانية، لأن الأرواح حتى العقلانية منها قد رُكبت، حسب تعليم أفلاطون، من العناصر التي رُكبت منها الأجسام. غير أن القرآن تشير إلى أن المراة والعذوبة هي مراة الكبد وعذوبته. راجع هنا الفصل السابع ثم السادس فالرابع عشر. (المعرب)

قسطاً من المادة المرة<sup>(٤)</sup> المجانسة للكبد. فتقتضي قوّة الأفكار عليها رهيبة وتهنّدها، إذ تخلط بالكبد كله المرارة المستمدّة منه خلطاً عنيفاً مزعجاً، وتبدّي لتاك البهيمة ألواناً مريرة (من السخط والاستياء). وتقبض الكبد وتجعله كله مخشوشاً، وتتشّتت لغد الكبد وتلوّيه بدل أن يكون منبسطاً قويمًا، وتغلّف مداخله<sup>(٥)</sup>، وتسبّب الأوجاع والثّقّة. وتارة أخرى، تهبّ من أرجاء الفهم والعقل نسمة دعّةٍ وحلم، فترسم على الكبد صوراً تناقض الأولى، فتركت اضطراب المادة المرة، بامتناعها هي النسمة عن التهبيج وإعراضها عن ملازمة وملامسة طبيعتها العقلية، وتعتمد إلى العذوبة المغروسة في الكبد أصلًاً، وتستخدمها في معاملة هذا العضو المختبط، وتُصلح ما التوى d واعوجّ فيه وتقوّمه وتعيده أملس على ما كان. وتحرر مداخله وحياضه، وتجعل قسم الروح الساكنَ بجوار الكبد ودوداً وادعاً ذا تصرف معتدل، يعمد إلى العرافة آناء الليل، بما أنه لا يحظى بالعقل والتفكير والفتنة.

### (العرافة وكيف يمكن أن نفهمها)

وإذ تذكر الآلهة، الذين ركّبوا أجسادنا، وصبة أبيهم عندما كان يوصيهم أن يصنعوا الجسم المائت أفضليّة صنعة قدر طاقتهم، قوموا القسم الحقير المنحط منا على ذلك النحو المبين أعلاه، كي يلزم هو أيضاً الحقيقة على وجه e من الوجه، ووضعوا فيه العرافة لذلك. والدليل الكافي على هذا الأمر، هو

(٤) خلافاً لرأي أرسطو الذي ينظر إلى العرافة نظرة شك (الأخلاقيات النكوماخية ٤ : ١٣ : ١١٢٧ d) / يتكلّم أفلاطون عن العرافين باحترام، اللهمّ عن الذين يزورهم الوحي الإلهي. (راجع له كتاب الشرائع، ١ : ٧٧٢ b، ثم ٩٠١١ a : ١٤).

(٥) يميّز أفلاطون في الكبد ثلاثة أجزاء. وهي عين الأجزاء التي كان العرافون يتحصّنونها. (أرسطو، تاريخ الحيوان ١ : ١٧ : ٤٩٦، b، ٣٢). وهذه تلك الأجزاء: اللّغد، وغدة المرارة (ذخيّة)، وعرق المدخل (pilai) وهي نفسها يعتقداً إفريبيديس في مأساة إلكترا، ش ٨٢٨.

أن الله أعطى العِرَافَة للقَسْم الفَاقِد الفَهْم والْفَطْنَة في الإِنْسَان، إِذ مَا من أحد يتعاطى العِرَافَة الإِلَاهِيَّة الصَّحِيقَة، ويَلْازِمُهَا وَهُوَ فِي حَالَة الْوَعْيِ، بَلْ فِي حَالَة النَّوْمِ، حِين تُقْيَّد قَدْرَة إِدْرَاكِهِ، أَوْ يَتَخَلَّ عَنْهَا لَوْهَنَ المَرْضِ أَوْ ثُورَةِ الرُّوحِ وَاهْتِياجِهَا. وَعَلَى الْعَاقِلِ الصَّاحِيِّ وَالْوَاعِيِّ أَنْ يَتَذَكَّرَ الْحَلَمُ أَوْ اِنْفَعَالُ الْكَبْدِ، وَيَفْكَرُ بِمَا قَالَتْ طَبِيعَةِ الْعِرَافَةِ أَوْ طَبِيعَةِ هِيجَانِ الرُّوحِ، وَأَنْ يَسْتَعِيدَ الْخِيَالَاتِ الَّتِي تَرَأَتْ لَهُ، وَأَنْ يَعْرُضَ كُلَّ هَذَا عَلَى مَنْطَقَةِ لِيْحلَّ مَا تَشَيرُ إِلَيْهِ أَحْلَامَهُ، وَعَلَى أَيِّ وَجْهٍ تَشَيرُ إِلَيْهِ، وَلَمَنْ تَشَيرُ بَشَرًا أَوْ خَيْرٍ مَقْبِلًا أَوْ مَاضِيًّا أَوْ حَاضِرًا. وَهَذَا كَلِهِ لِيُسَعِّدُ الْفَاقِدَ الْوَعِيَّ الْمَهْتَاجَ وَالْمَسْتَقْرَرَ بَعْدَ فِي تَلْكَ الْحَالِ. فَمَثَلُ هَذَا لَا يَحْكُمُ بِذَاتِهِ عَلَى مَا تَرَأَى لَهُ وَمَا طَرَقَ مَسَامِعَهُ. وَلَقَدْ قَيْلَ قَدِيمًاً وَبِحَقِّ، إِنَّ السَّلِيمَ الْعُقْلَ وَحْدَهُ جَدِيرٌ بِأَنْ يَتَدَبَّرَ أَمْوَارَهُ وَيَعْرِفَ ذَاتَهُ وَمَصْلِحَتَهُ.

وَمِنْ هَذَا الْقَبِيلِ أَقَامَ الشَّرِيعَ طَائِفَةُ الْأَنْبِيَاء لِيَقْضُوا وَيُبَدِّلُوا حُكْمَهُمْ فِي شَؤُونِ الْعِرَافَةِ الإِلَاهِيَّةِ، وَهُؤُلَاءِ يَسْمِيهِمُ الْبَعْضُ عَرَافِينَ. إِلَّا أَنَّ الَّذِينَ يَسْمَوْنَهُمْ بِهَذَا الْاسْمِ يَجْهَلُونَ كُلَّ الْجَهْلِ أَنَّ تَلْكَ الطَّائِفَةَ مِنَ الْأَنْبِيَاء تَفْسِرُ أَقْوَالًا غَامِضَةً وَرَؤَى مُغْنَفَةً، وَلَا يَصْلَحُ قَطْعًا أَنْ يُدْعَى أَصْحَابَهَا عَرَافِينَ، بَلْ أَنْ يَسْمَوْا أَنْبِيَاءَ مَا تَوْحِيَهُ الْعِرَافَةُ (الإِلَاهِيَّة).

فَلَهُذِهِ الْأَسْبَابِ إِذْ تَكُونَتْ طَبِيعَةُ الْكَبْدِ عَلَى الْغَرَارِ الَّذِي وَصْفَنَا وَفِي الْمَكَانِ الَّذِي عَيْنَاهُ، وَذَلِكَ لِأَجْلِ الْعِرَافَةِ. وَعَلَوَةُ عَلَى مَا قَدَّمْنَا، إِنَّ مَثَلَ هَذَا الْعَضُوِّ لِهِ إِشَارَاتُهُ الْأَوْفَرُ جَلَاءً فِي حَيَاةِ كُلِّ فَرَدٍ. وَلَكِنَّ إِنْ حُرِمَ الْحَيَاةُ غَدَّ أَعْمَى، وَأَحْرَزَ نَبُوَءَاتٍ عَلَى قَدْرِ مِنَ الظَّلَامِ، لَا تَشَيرُ مَعَهُ إِلَى أَمْرٍ وَاضِحٍ.

## الفصل الثاني والأربعون

### الطحال

وهذا تركيب الحشى المجاور للكبد. وقد وقع مقره على اليسار لأجلها ليحفظها دوماً لامعة نقية، وقد وضع بقرب الكبد بمثابة إسفنجية أو ممسحة مهيئة ومعدة بصورة دائمة لمسح مرآة. ولذلك كلما تراكمت حول الكبد بعض الأوساخ والأقذار، بسبب أمراض الجسد، تستوعبها جميعها نخاريب الطحال d وتنتف الكبد، لأن الطحال قد حيك أجوف خاليًا من الدم. ومن ثمة، عندما يتملئ من تلك الأقذار، يتضخم وينمو بفعل تلك المواد الملوثة. ثم عندما يطهر الجسم، يعود الطحال ويطمئن ويستقر في وضعه الطبيعي.

(الختام: ما سبق محتمل)

فلننساءل الآن إنْ بشأن قضايا الروح، ما أحرزت من قسم مائت ومن قسم إلهي، وأين وضع كل قسم منهم، ومع أي أعضاء ولأية علة انزل كل واحد على حدة. فبشأن هذه القضايا كلها، هل قلنا الصحيح؟ قد نجرؤ على تأكيد ذلك بحزم إن أيدنا الله ووافق على أقوالنا. في تلك الحالة فقط نستطيع التأكيد. ومع ذلك هل قلنا شيئاً محتملاً ومعقولاً في القضايا المذكورة؟ لا بد e أن نجازف ونقر بذلك الآن، وحتى بعد بحث وتحقيق أدق. لا بل فلنقل إننا قدمنا شيئاً معقولاً.

أما الموضوع الذي يلي أبحاثنا السابقة، فعليها أن تتبعه بناء على المبادئ عينها التي اتبعناها. وهذا هو الموضوع: كيف نشأ باقي الجسم. لقد كان يليق به أكثر من الجميع بكثير، إن يتركب بناء على الاعتبار التالي.

# الفصل الثالث والرابع

## الجوف والأمعاء

لقد عرف مركبو جنسنا ما سنطبع عليه من إفراط وبطر في المأكل والمشرب، وأننا سنعمد إلى هذا وذاك، بسبب الشره والنهم أكثر بكثير مما يفرض الاضطرار والاعتدال. فلكي لا يتفسى الهلاك إذن ويفتك بنا فتاكاً ذريعاً، ولكي لا يفنى الجنس المائت سريعاً قبل أن يكتمل، سبق الآلهة ورأوا كل هذه المحاذير، ووضعوا ما يسمونه الحشا في أسفل البطن، وجعلوه مستودعاً لحفظ فائض المشرب والمأكل<sup>(١)</sup>. ولدوا فيه الأمعاء، كي لا يضطرر الغذاء، بمروره في الحشا سريعاً، الجسم بأن يتلمس غذاء آخر جديداً، وكى لا يؤتى به النهم والجشع بسبب شره بطنه، فيخلق هكذا جنساً لا يولع جميعه بحبّ الحكمة والفنون، ولا ينقاد ويُخضع لأوامر ما فينا من الجواهر الوعرة.

---

(١) إن علماء التشريح القدامى يميزون في الجزء ثلاثة أقسام: الرأس ومقاطعة القلب أو قفص الصدر والجوف الأسفل تحت الحجاب الحاجز. راجع التيمس ٢٣ a و ٢٨ c . d. ثم أرسطو، تاريخ الحيوان ٤٩١ : ٧ : ٤٩٧ ، ١٧ ، ٢٨ a ٢٩ b .

## الفصل الرابع واللاربعون

### العظم واللحوم والنخاع

أَمَا طبيعة العظام واللحوم وما شاكلها من طبائع، فقد جرت الأمور b  
بشأنها جميعاً على النحو التالي. إن مبدأ هذه الطبائع طرآً هو مولد النخاع. إذ  
إن رُبُطَ الحياة قد نيطت به، لأنَّ الروح مقيدة ومرتبطة بالجسد. ورُبُطَ الحياة  
أصَلتَ في النخاع جنس المائتين. وتَوَلَّدَ النخاع ذاته من عناصر أخرى. لأنَّ  
أولى المثلثات، لانتظامها ونعومتها، كانت قديرةً غاية القدرة، بسبب دقتها  
ذلك، أنْ توفرَ النار والماء والهواء والتراب. ففصل الله كُلَّ جنس من هذه c  
الأجناس الواحدَ عن الآخر، ومزجها بعضها ببعضٍ في تعادل وتوازن،  
وبتفننِه لإبداع زرع شامل لكل الجنس المائتَيْن، صنع النخاع من تلك الأجناس  
الأربعة.

وبعد ذلك، غرس فيه أجناس الأرواح وقيدها به. وبحسب الأشكال التي  
كانت هذه الأجناس مزمعة أن تتخذها، والمزايا المرتبطة بأصناف الأرواح،  
بحسب هذه المزايا وتلك الأشكال، قسم الله النخاع حالاً إلى أشكال مماثلة،  
وحباه مزايا موازية، في ذاك التوزيع الحاصل منذ البداية<sup>(١)</sup>.

---

٤٤ - (١) يظهر هذا النص أنَّ معضلة الوراثة لم تفت أفلاطون. ويبدو أنه يميل إلى نظرية تكيف البذار تكيفاً سابقاً أصلياً. راجع ٧٦.

## (الدماغ)

وذلك القسم من النخاع، المزمع أن يقبل فيه الزرع الإلهي، قبول الأخدود للبذار، بعد أن صاغه كرويًّا من كلّ صوب، سماه دماغًا. إذ الوعاء المعدّ لقبول هذا القسم، بعد اكتمال كلّ كائنٍ حي بمفرده، سوف يكون الرأس.

## (النخاع الفقاري والنخاع العظمي)

أما القسم المزمع أن يتقبل الفرع الباقي المائت من الروح، فقد قسمه الله إلى أشكال مستديرة مستطيلة، وأطلق على كل تلك الأشكال اسم نخاع. وكأنّ الدماغ والنخاع مراسٍ أنساط بها ربط كلّ روح الحي. وحول النخاع برمته صنع عندئذ جسمنا، وقبل ذلك جعل للنخاع بجملته لوقايته غطاء كثيفاً عظيماً.

## (العظام عموماً)

والعظم قد ركبَه على الوجه التالي. غربل تراباً صافياً ناعماً، ثم بلّه بالنخاع وجبله.

وبعد ذلك وضعه في النار، ثم غطسه في الماء. وأعاده إلى النار، وثانية إلى الماء. وما انفك ينقله هكذا من النار إلى الماء ومن الماء إلى النار مراراً، حتى جعله لا يذوب في كليهما.

## (الهامة والفقرات)

واستعمل هذا العظم، وصنع منه كرةً في قالب، وجعلها حول الدماغ من النخاع، وترك فيها مخرجاً ضيقاً. وحول نخاع الرقبة والظهر، صاغ من ذاك العظم فقرات، وكأن كلّ منها نجران باب، وذلك بدءاً من الرأس وخلال الجزء كله. ولكي يحفظ هكذا زرع (الكائن الحي) كله، حصته بسياج حجري، وجعل في السياج مفاصل.

## (المفاصل)

واستعان في صنع المفاصل بقدرة «الآخر»، على أنها قائمة في وسطها، لأجل الحركة والانحناء.

## (الأوصال واللحم)

وإذ فكر الله أن الطبيعة العظمية، في وضعها القائم، أوفر جفافاً وتفتتاً<sup>b</sup> وصلابة مما يلزم، ثم إنها يتعرضها لحماوة النار وبردها من بعد ذلك، قد يصيبها النخر والتهروء، فتفسد سريعاً ما حوت في داخلها من زرع. فبسبب المحاذير افتئن وأبدع هكذا جنس الأعصاب أو الأوصال وجنس اللحم، كي يربط الأعضاء كلها بالأول، ويجعل الجسم كله قابلاً للانحناء والتتمدد، يشدّ الأوصال وارتخيائها حول كل نجران. أما اللحم، فقد جعله حماية من الإحرق، ورقابة من الشتاء وقره، وحرزاً من الكبوات والسقطات، فيكون بمثابة ثوب من لباد، ينقاد للأجسام بلين ووداعة.

## ٥ (العرق)

واللحم يحوي في داخله مادة رطبة حارة، ترشح في الصيف وترطب الجسم برمتّه، وتケفل له شيئاً من البرودة. ثم تعود في غضون الشتاء وتنقيه بما تحوي من نار وقاية كافية من هجمات الجليد المتراكם حوله في الخارج<sup>(٢)</sup>.

## (تركيب اللحم والأوصال)

لما فكر المبدع الذي جبل جسمنا، وكأنه صانع شمعٍ، بهذه الأمور أخذ ماءً وناراً وتراباً، وخلق انسجاماً بين هذه العناصر، ومزجها بعضها ببعض، وخلط بها خميرة من حامض وضعها فيها، وركب لحماً ماوياً وطريئاً.<sup>d</sup>

(٢) يذكر أثينيس رأياً لأمبذكليس يدعى فيه أن العرق ينجم عن فساد الدم. ألا أن أفلاطون هو أول من أظهر في جلاء دور العرق في تعديل حرارة الجسم.

أما طبيعة الأوصال فقد صاغها من مزج عظم ولحم لم يدخله الخمير، وصنع منها طبيعة واحدة متوسطة المزايا والقدرة بينهما، واستعمل لصبغها اللون الأشقر. ومن ثمة نالت الأوصال سجيّة أوفر تماسكاً وقساوة من اللحم وأكثر لزاجة، وشِنْشِنة أغزر مرونة ورطوبة من العظم. فاتخذ الله هاتين المادتين، وشد النخاع إلى العظام وأوثق ربطها بعضها إلى بعض بواسطة الأعصاب، وبعد ذلك غشّاها وظللها باللحوم من فوق إلى أسفل.

e والعظم المنطوية على أوفر قسط من الروح إذن، غلفها بأزهـد كمية من اللحم. والتي خلت في داخلها أكثر ما يكون من الروح، غلفها بأفر كمية من اللحم وأغلظها. وحيث أظهر العقل أن الضرورة لا تفرض البتة وجود اللحم، أنمى الله هناك قليلاً منه. كي لا يكون اللحم عائقاً من جهة لمثاني الجسم ومنعطفاته، فيجعله صعب التเคลّل، لأنـه غداً عسر الحركة. ولا يكون اللحم من جهة أخرى متوفراً كثيفاً، فيتكـدس بعضـه فوق بعضـ، وبسبـ ٧٥ قساوته ومتانـته يصدـ الجسم عن الإحساس، ويـجعل الـذهـن طائـشاً وـالفـكـ زـهـيدـ aـ الحـفـظـ. ولـذـا فـقـد اكتـظـ بالـلـحـم عـظـمـ الـفـخـذـ وـالـسـاقـ وـالـوـرـكـ وـالـسـاعـدـ وـالـذـارـعـ، وـماـ فـيـناـ مـنـ عـظـامـ بـلـ مـفـاـصـلـ، وـالـعـظـامـ الدـاخـلـيـةـ الـخـالـيـةـ مـنـ الـعـقـلـ وـالـفـهـمـ لـضـالـلـةـ الرـوـحـ فـيـ النـخـاعـ. هـذـهـ جـمـيـعـهـ تـكـاثـرـ اللـحـمـ حـولـهـ وـأـحـدـقـ بـهـاـ (٣).

أما العظام الفهيمـةـ فقد شـحـ لـحـمـهاـ. ماـ لـمـ يـرـكـبـ اللهـ بـعـضـ أـقـسـامـ اللـحـمـ تـرـكـيـباـ مـتـوـعاـ فيـ حدـ ذاتـهـ بـغـيـةـ الشـعـورـ، نـظـيرـ صـنـفـ لـحـمـ اللـسانـ. لـكـنـ مـعـظـمـ

(٣) إن مينـ، في الكتاب المـغـفـلـ اللـنـدـنـيـ، فـ ١٩ـ، يـلـخـصـ هـذـاـ المـقـطـعـ وـيـنـسـبـ ماـ يـعـرـضـ منـ تـعـلـيمـ إـلـيـ أـفـلـاطـونـ. غـيـرـ أـنـ قـسـطاـ منـ الـأـحـادـثـ الـمـسـتـشـهـدـ بـهـاـ هـنـاـ، لـاحـظـهـاـ رـبـماـ أـمـبـدـكـلـيـسـ مـنـ قـبـلـ (ـرـاجـعـ المـقـطـوـعـةـ ٩٦ـ)، أوـ ذـمـوـكـرـتـسـ فـيـ كـتـابـهـ «ـفـيـ الجـسـدـ Peri Sarkosـ». وـنـجـدـ توـسـعـاتـ مـمـاثـلـةـ عـنـ أـرـسـطـوـ، أـعـضـاءـ الـحـيـوانـ ٢ـ:ـ ١٠ـ ٦٥٦ـ aـ ١٩ـ، ٦٤ـ ٦٥٤ـ bـ ٢٧ـ، ٦٥٣ـ aـ ٣٠ـ ثـ مـوـلـ الـحـيـوانـ ٢ـ:ـ ٦ـ ٧٤٤ـ bـ ٢٣ـ. وـفـيـ وـظـائـفـ الـلـسانـ، رـاجـعـ كـتـابـ النـفـسـ ٢ـ:ـ ٢ـ ٤٢٣ـ aـ ١٧ـ.

الأصناف من اللحم، قد ركّب على ذلك النحو، لأن الطبيعة التي تتشاً و تتغذى بفعل الضرورة لا تقبل على أي وجه أو حال عظماً كثيفاً ولحماً وافراً، ومع هذين، شعوراً مرهقاً.

### (طول العمر ونسبة اللحم على عظام الجمجمة)

ولو شاءت هذه الأمور أن تتفق وتتلاقي في آن واحد معاً، لأحرزها قبل أي تركيب آخر تركيب الرأس، ولنال جنس البشر، بامتلاكه فوق جذعه هامة قوية مكنظة باللحم والعصب، حياة أطول من حياته الحاضرة مرتين أو عدة مرات، وأوفر عافية وأقل أوجاعاً وأتراحاً. أما الآن، فإذا راح مبدعونا <sup>c</sup> يتساءلون بشأن حدوثنا وجودنا، هل يصنعون جنساً أطول عمرأ وأحط خلقاً وفضلاً، أو جنساً أقصر عمرأ وأوفر فهماً وفضلاً، بدا لهم أن يختاروا لنا، ويفضّلوا لكل إنسان على وجه الإطلاق، عمرأ أوجز وأحسن، على عمر أطول وأسوأ<sup>(٤)</sup>.

ومن ثمة غطوا الهامة بعظم دقيق، ولم يلغفوها باللحوم والأوصال، إذ ليس لها انحناء ولا انعطاف. ولهذه الاعتبارات كلها، أضيف إلى جسم كل إنسان رأس أرهف شعوراً وأكثر فطنة وفهمأ، ولكن أضعف بكثير من باقي الأعضاء.

### (الأوصال وأوضاعها)

أما الأوصال فقد وضعها الله هكذا لما قدمنا من علل، في أسفل الرأس، وأدارها حول العنق، ولصقها موزعاً إياها بالتساوي، وربط بها أطراف

---

(٤) هذا الموضوع قد عولج مراراً بعد أرسطو. ويُحتمل أن يكون ذموكرتس قد سبقه. واستقىيس ٤ : ٤٤ : ٨١، يحوي مجازة لذموكرتس يستعرض فيها الأسباب التي من شأنها أن تطيل الحياة أو تقصرها (Vars. 3, 2. 138).

الأفكاك عند أسفل الوجه. أما الأوصال الأخرى فقد وزّعها على سائر الأعضاء، ووصل بها بين مفصلٍ ومنفصل.

### (الفم والأسنان)

هذا، وان الذين أبدعوا ونمقوا جبلتنا، قد زينوا الفم ونظموا اقتداره بواسطة الأسنان واللسان والشفاه، لأجل ضروريات الحياة وأسمى الخيرات، ورتبوه على ترتيبه الحالي. وقد تفننوا في صنع مدخله لأجل الضروريات المعاشرية، وصنع مخرجه لأجل أفضل الغايات. إذ الضروري أوّلاً هو كلّ ما يلتج الجسم ليؤتيه الغذاء. أما غير الأقوال المناسبة إلى الخارج ليخدم الفهم والفكر، فهو ثانياً أبهى الغدران وأنجعها. هذا من ناحية.

### (جلد الهمامة، تضاعيف عظامها والتحامها، الشعر)

يبد أنّه لم يكن في الوسع من ناحية أخرى، أن يترك الرأس جمجمة عظمية مجردة، بسبب تقلب الطقس في الفصول، وارتفاع القيظ أو القرّ فيها. ٧٦ ولا أن يظلّ باللحم والأوصال فیزدرى، لأنّه غداً، بسبب كاظته باللحوم، غيّباً بلا إدراك ولا شعور. وبما أن الطبيعة اللحمية لا تنسف، فقد نشأت فيها قشرة غليظة وانفصلت عنها، وهي ما يقال له الآن الجلد. وهذه الجلد، بسبب الرطوبة المحدقة بالدماغ، تسرّب بعضها إلى بعض، ففترّغت ثم تلامست واستدارت حول الرأس وغطّته. ورشحت الرطوبة خلال تجاعيد العظام، وسقط الجلد وندتها وأغلقتها على الهمامة، رادّة إياها على الرأس كأنّها عمامة.

أما جنس تجاعيد العظام وتضاعيفها المتتنوع جداً، فقد حدث ونجم عن قدرة دورات الروح وعن قدرة الغذاء. فإن احتمم القتال واشتدّ العراك بين هاتين القدرتين، تكاثرت التجاعيد، وإن فتر الاشتباك قلت التضاعيف.

وقد ثقبت الألوهة هذه الجلدة كلها على دوائرها بالنار. وإذا ثُقِّبت  
واندفعت منها الرطوبة إلى الخارج، ما صفا من المادة الندية والمادة الحارة  
ذهب أدراج الريح، أمّا ما امترز منها فكان هو الجلد. وحمله الاندفاع إلى  
الخارج. فامتدَّ بعيداً وانتشر. وبسبب تقويه حافظ على رقة متساوية. إلا أنَّ  
الهواء الخارجي المحقق به، (الحركة الدافعة)، كان يصده ويعيده إلى الداخل  
تحت الجلد، حيث يُحشر ويتأصل.

وبناء على هذه الانفعالات، نشأ جنس الشعر في الجلد. وإذا هو من نوع  
السيور فهو مجанс للجلد، لكنه أقسى وأكثر منه، لأنَّه يتراصع عندما يبرد إذ  
كلَّ شعرة عندما تفارق الجلد تبرد وتترافق عناصرها<sup>(٥)</sup>. وعلى هذا النحو  
أبدع صانعنا هامتنا كثيفة الشعر، معتمداً على الأسباب المذكورة سابقاً،  
ومن فكرأ أنه يجب أن يحلَّ الشعر محلَّ اللحم حول الدماغ لأمانه، فيكون له  
غطاء خفيماً، ويوفر له آناء الصيف والشتاء ظلاً كافياً وحمى وافياً، دون أن  
يشكل أي مانع أو عائق يحول دون الشعور المرهف.

### (الأظافر)

ومن تشابك العصب والجلد والعظم حول الأصابع، نشأ مزيج مشترك  
من هذه المواد الثلاث، وجف فصار جلداً واحداً قاسياً، أبدعته هذه العلل  
المتضارفة. ولكن الفهم، العلة العظمى والقصوى، صنعه لأجل الغaiات الواقعة  
عقب ذلك في المستقبل. إذ عرف الآلهة الذين ركبوا أجسادنا، أن النساء

(٥) إن مسألة تكون الشعر كان أمبديكليس قد عالجها. راجع ثوفورستس، كتاب الحس، ٢٣، ٢٨، (Van. 3, 1, 220. 28). ولعل أمبديكليس سبق وأشار إلى تماثل الشعر والأظافر وريش الطيور (التيئيس ٦٤، ٧٦، ٩١ d). وأرسطو في كتابه مولد الحيوان، يخالف أفلاطون في شرح أصل الشعر. ولا ندرى هل تعليم أفلاطون بهذا الشأن هو نظرية أبدعها وانفرد بها، أو استعار عناصرها من الغير.

والبهائم الأخرى سوف تنحدر يوماً من الرجال. كما أنهم علموا أنَّ جماعةً كبيرة من الدواب ستحتاج إلى استعمال أظافرها في كثير من الأغراض. ولذا طبعوا فوراً في تكوين البشر أصلَ الأظلاف والمخالب.

ولهذا السبب وهذه الغابات، أنموا الجلد والشعر والأظافر على أطراف الأعضاء.

## الفصل الخامس وال الأربعون

### أصل النباتات

لما نشأت كل أجزاء الحيوان المائت وجميع أعضائه، واتفق له بحكم  
الضرورة أن يعيش في النار والهواء.

وبسبب ذلك كان معرضًا لأن يهلك بفعل هذين العنصرين العاملين على  
إذابته وملاثاته، دبر له الآلهة عوناً وغوثاً. فزرعوا طبيعة تجانس الطبيعة  
الإنسانية، ومزجوا عناصرها من صور تغاير صوره ومن مشاعر تختلف  
عن مشاعره بحيث أمست كائناً حياً آخر<sup>(١)</sup>. وهي الآن الأشجار والنباتات  
والبذر الأليفة، التي تتصرف معنا باللين واللية، بعد أن هذبتها الفلاحة. أما  
في الزمن الغابر، فقد انتشرت أصناف النباتات الحرجية الوحشية وحدها،  
لأنها أقدم من النباتات الأليفة (الجنائية وما إليها).

### (أرواح النباتات)

لأن كل ما يشتراك في الحياة، قد يتحقق أن يقال عنه وعلى أصح الوجوه  
إنه حيوان أو حي. ويشتراك هذا الكائن الحي الذي كلامنا فيه، بالصنف الثالث

(١) حسب أبولوتريخس، في كتابه «المسائل الطبيعية» ١: ٩١١ d أعطى انكسغورس  
وذموكرتس وأفلاطون النبات تحديدًا واحدًا، وهو الحيوان المغروس في تربة Zoon  
وعد هؤلاء النباتات حيوانات أمسكت عن حركة التเคลّل. Enguion

من الروح، القائم طبقاً لما قيل بين الحجاب الحاجز والسرة. وهو لم يحظُّ قط لا بالظن ولا بالبرهان ولا بالعقل ولا بالإدراك، ولكن بشعور اللذة والألم ترافقه الرغبات. لأنّه لا ينفك يتحمل كل شيء وينفعل بجميع الانفعالات. ولم يُفطر في حدوثه ومولده على أن يلتفت في ذاته إلى ذاته، ولا أن يدور على نفسه، أو يدفع الحركة الخارجية، أو يستعمل حركته الخاصة، أو ينظر إلى ذاته ويفكر بشيءٍ مما يتعلق بأموره.

ولذا فهو يحيا، وليس شيئاً آخر سوى الكائن الحي، وقد غرس ثابتاً متأصلاً لأنّه حرم من حركته الذاتية.

# الفصل السادس والأربعون

## وظائف العروق وتوزيعها

وبعد أن انبت جابلونا القديرون هذه الأجناس جميعها، غذاء لنا نحن الضعفاء حفروا ترعاً في جسمنا نفسه واقطعوا فيه قنوات، كما تقطع في <sup>d</sup> البسانين، كي يسقى من معين فياض. وقبل كل شيء مددوا قناتين خفيتين وجروهما تحت البشرة حيث يلتحم الجلد باللحم. وهاتان القناتان هما العرقان الظهريان، لأن الجسم مزدوج، ذو يمين ويسار. وقد جعلوهما على جنبي العمود الفقاري، وأضعين بينهما النخاع التوالي، كي يزدهر هذا النخاع ويترعرع إلى أقصى حد. ويناسب مجرياهما من هناك رائقاً غزيراً لأنه يسيل في منحدر، فيسقي الأعضاء الأخرى سقياً متعدلاً سرياً<sup>(١)</sup>.

---

(١) إن أفلاطون يخلط بين التوابض والأوردة، وشأنه في ذلك شأن ذموكرتس وأرسسطو نفسه، (راجع ذموكرتس، مقطوعة Vors, 3. 2. 84, 11, 120)، ويبدو أن ذموكرتس قد استعمل كلمة phevia العروق الصغيرة. وكلمة philēps العرق، لا توجد عنه أفلاطون إلا في التيمئس (٦٦ a-d, ٢٧ d, ٢٨ b, ٧٩ a-e). والجريان اللذان يشير إليهما في هذا النص وهما الأبهر والوتين الأسفل والأعلى يفصلهما أيضاً أرسسطو ويسميهما العرقين الرئيسيين archighous flévas (أجزاء الحيوان ٤: ٣؛ ٦٦٦ b ٢٥ - ٦٦٨ a - ١٥ b). وتشبيه العروق بجهاز لسكنية البسانين يوجد في ن.

وبعد ذلك، فصلوا بين العروق حول الرأس، وصالبوا بينها. وما كان منها على اليمين، أجروه على يسار الجسم، وما كان من جهة اليسار، حنوه نحو اليمين وأجروه من هذه الجهة، لكي تربط العروق هي أيضاً في آن واحد بين الرأس والجسم، وتكون مع الجلد رباطاً لهما، لأن الرأس لم تحوط في ججمتها بأوصال. لكي يبلغ انفعال الحواس، الصادر عن أي من الشفتين، واضحاً جلياً إلى الجسم برمهه.

ورتبوا سقاية الجسم من ثمة على وجه هو تقريراً الوجه التالي. ونحيط به في سهولة، إذا سبقنا واتفقنا على هذا المبدأ الذي سأعرضه حالاً.  
٧٨

### (آلية الجريان الطبيعية في العروق. صلة هذا الجريان بالتنفس)

ووهذا المبدأ هو أن جميع الأشياء المركبة من عناصر صغرى، تصد الأشياء المركبة من عناصر أكبر من عناصرها. أما الأشياء المركبة من عناصر كبرى، فلا تستطيع أن تصد وتمنع عنها الأشياء المركبة من عناصر أصغر من عناصرها. والحال أن النار لها قسيمات أصغر من قسيمات جميع الأجناس وبالتالي تمر وتتجول خلال الماء والتربة والهواء، وخلال كل ما ترکب من هذه العناصر. ولا شيء يستطيع أن يتصد لها أو يمنعها عنه.

وهذا الأمر عينه لا بد أن نفهمه بشأن جوفنا، وهو أن المأكل والمشرب عندما تهوي إليه، يتصدراً عن اختراقه. أما الهواء والنار فلا يستطيع صدهما، لأن القسيمات فيها أصغر من القسيمات التي ترکب هو منها. فقد استعمل الله إذن هذين العنصرين للسقاية أخذًا من الجوف إلى العروق.

فหาก نسيجاً من هواء ونار، يحاكي شباك الصيد. ولهذه الشبكة عند فوهتها كوعان مزدوجان، ثني الله أحدهما، وجعله من جديد مشعباً. وبداءً من الكوعين مدّ حول النسيج من فوق إلى أسفل رقائق وكأنها من خيزران.

٥ وحواشي نسيج الشبكة من داخلها جعلها كلها من نار، أما الأكواع وغلاف أوعية الشبكة فقد جعلها من نوع الهواء. وأخذ هذا النسيج وحوّط به الكائن الحي المجبول على نحو يماثل النحو التالي.

دلّى أحد الكوعين إلى الفم. ولما كان مضاعفاً ذا شعبتين أنزل الواحدة (بوعائهما) إلى الرئة من القصبة الرئوية وانزل الأخرى (بوعائهما) على جانب القصبة الرئوية، إلى الجوف. ثم أخذ الكوع الثاني وشقه إلى اثنين، وأنزل فرعيه من مسلكي الأنف. وهكذا عندما لا يمر تيار الكوع الأول المشعّب من الفم تزدحم التيارات، كلها، حتى تيار ذلك الكوع (الأول المعطل)، وتمر بالكوع الثاني (المنحدر من مسلكي الأنف).

وغلاف الشبكة الآخر (الخارجي الذي من نوع الهواء)، غرسه الله حول ما تجوّف من جسدهنا.

### ( التنفس )

وجعل الله كل هذا الغلاف ينساب مرة في لين إلى أوعية (النسيج النارية) لأنّه هواء، وجعل أكواع الأوعية تصعد مرة أخرى مناسبة في نعومة. ثم إنّه جعل النسيج لشفافة الجسم، ينغمّس خلاله إلى الداخل، ويعود ينقدّف خلاله إلى الخارج. وجعل الأشعة المقيدة داخل النار تتبع الهواء في انسياقه من الداخل إلى الخارج، ومن الخارج إلى الداخل. ونظم الأمر حتى لا ينقطع هذا (المد والجزر) من الحدوث، ما لبث الحيوان المائت في قيد الحياة. ونحن نؤكّد أنّ واسع الأسماء على هذا الجنس (من الحركة)، اسم استنشاق وتصعيد.

### ( التغذّي )

وكل هذا الفعل والانفعال جرى على جسمنا ليرتوي ويستبرد، فيتغيّز ويعيش. لأنّ النار المقيدة في داخل (أوعية النسيج)، تتبع النسمة في حركة

٧٩ ولو جها و خروجها، والنار في ارتفاعها الدائم، تجذب خلال الخوف و تأخذ في  
أجتيازها المأكل والمشرب و تذيبها و تقسمها إلى قسيمات صغيرة، و تسوقها  
معها خلال المخارج التي تجتازها، و كأنني بها قد استقتها من نبع لتصبّها في  
الأفنيّة، و تفيضها في العروق، و تدفع مجرى العروق لتدفق خلال الجسم  
تدفق القنوات.

## الفصل السابع والأربعون

### شرح التنفس وتعليقه تعليلاً آلياً

ولكن فلننظر مجدداً إلى انفعال جهاز التنفس، لنرى كيف صار إلى ما b هو عليه الآن، وأية علل يستخدم لذلك. إليكم إذن هذا البحث.

بما أنه ليس من فراغ يستطيع المندفع بحركته ولو جه، وبما أن النسمة فيها تتدفع إلى الخارج، ما ينتج عن ذلك واضح لكلَّ مفكَّر، وهو أن المندفع بحركته لا ينفذ إلى فراغ، بل يطرد المجاور له من مقره. والمطروح هو أيضاً يدفع المجاور له. وطبقاً لهذه الضرورة الحتمية، كل ما تطرده النسمة في خروجها، يندفع إلى المقر الذي خرجت منه. وعندما يدخل إلى هناك ويملوه يعود ويتبع النسمة (في انطلاقها إلى الخارج). وهذا الأمر يحدث كله معَا وكأنه دولاب انساق في دورانه، بسبب انعدام الفراغ.

ولذا عندما ينساب الصدر والرئة إلى الخارج، يعود ويتخزن بسبب الهواء المحدق بالجسم، إذ يغوص هذا الهواء إلى الداخل، خلال مسام اللحوم، وقد طرده النسيم الخارج. ومن جديد يعاد هذا الهواء على أعقابه، فيخرج خلال الجسم، ويدفع النسمة المستنشقة إلى الداخل عن طريق الفم ومسالك المنخرتين.

و هذه التفاعلات لا بد أن نضع علّةً ل بدايتها و انطلاقها السبب التالي . كل d  
كائن حي ينطوي على أحشاء ، تحدق بالدم والعروق ، حارّة جداً . وكأنها معين  
نار تأجّلت في داخله . وهذا المعين هو الذي مثناه و شبّهناه بنسيج شبكة ، وقد  
حيك كله من نار ، ومدّ في وسط الكائن الحي . أما أقسام النسيج الخارجية  
(والبعيدة عن الخوف) فقد حيكت من هواء .

e  
والحال أن الحار ينطلق بطبيعته إلى بقعته في الخارج وإلى ما يجانسه .  
وهذا المبدأ لا بد من الاعتراف به . وإذا كان له مخرجان اثنان ، منفذ إلى  
الخارج خلال الجسم ، ثم منفذ آخر خلال الفم والمنخرین ، فعندما ينقض على  
فئة (من أقسام النسيج الهوائية ) ، يضغط الفئة الأخرى من حوليها . والفئة  
المضغوطة تقع في النار (الداخلية) وتتسخن . أما الهواء الخارج فيبرد . وبتغير  
الحرارة ، وتحوّل الأقسام (الهوائية) إلى حرارة أعظم ، يميل الهواء الأوفر  
حرارة من جديد إلى المخرج والمنفذ الآخر ، ويندفع اندفاعاً أقوى إلى ما  
يجانس طبيعته الذاتية ، ويضغط الهواء في (الأقسام النسيجية الخارجية)  
الأخرى . وهذا الهواء في انفعاله الدائم بعين الانفعالات ، وإحداثه انفعالات  
دائمة مماثلة يردها لقاء تلك ومحضها بصورة دورية ، وتفاعله من هنا وهنا  
بعامل الحرارة والبرودة ، يمكن الاستنشاق والتدعيم من الحدوث .

# الفصل السادس والرابع

## نتائج أخرى مماثلة

٨٠ a وعلل الانفعالات الناشئة عن المحاجم الطبية<sup>(١)</sup> (كاسات الهواء)، وعلل لبلع، وعلل القذائف ما انطلق منها في الجو، وما انقض منها على الأرض<sup>(٢)</sup>، كل هذه العلل لا بد أن تتبعها من هذه الناحية (التي أشرنا إليها في الشروح السابقة). وكذلك الأصوات، ما بدا لنا منها سريعاً أو بطيناً عالياً أو منخفضاً، وما حُمل منها إلى أسماعنا تارة ناشزاً لا انسجام فيه، بسبب انعدام التشابه بينه وبين الحركة التي تثيرها تلك الأصوات فينا، وتارة متتسقاً منسجماً بسبب التشابه بينه وبين الحركة المثارة فينا.

### (أسباب الانسجام والنشوز في الأصوات)

b لأنّ ما هو أبطأ من تلك الأصوات، يلحق ما كان منها سابقاً وأسرع، عندما تكاد حركة هذا الأخير أن تنتقطع وتبلغ إلى حركة تشبه حركة البطيء.

(١) كلمة سِكيّا تعني القرْع، وهو ضرب من الكوسي، ثم استعملت من باب التوسيع للدلالة على كاسات الهواء. واستعمال هذه الكاسات عريق في القدم. في التنفس، راجع من المقدمة الفصل السابع، البحث الثاني، الفقرة ٦٧ و ٦٨.

(٢) لفظة Riptouménă استعملها أرسطو هو أيضاً للدلالة على القذائف (راجع له كتاب الطبيعة ٧: ٣٠٦ ٢٦٦).

والأصوات البطيئة في اندفاعها عقب الأصوات السريعة (الموشكة على الانقطاع عن الحركة)، تحرّك بحركتها الحركة الموسكة على التوقف. وعندما تلتح الأصوات البطيئة بالسريعة (التباطؤ هذه الأخيرة)، لا تشوش الحركة الأخرى بانقضاضها عليها، ولكنّها تخلق تشابهًا وتماثلاً بين الحركات البطيئة في الأساس، وبين الحركة الأولى سرعةً التي كفّت عن اندفاعها السريع. وتمزج هكذا من الحركة الحادة (أي الصوت الرفيع العالي) ومن الحركة المنخفضة (أي الصوت الغليظ التقيل) شعوراً واحداً (منسجماً)<sup>(٣)</sup>.

ومن ثمة توفر اللذة لفاقدي اللب أو الغائبين عن وعيهم، وتتوفر الانشراح الروحي للنجباء الليبيين، بسبب محاكاة الانسجام الإلهي، الحاصلة في حركات مائة.

#### ٥ (ظاهرات أخرى مماثلة)

ومن هذا القبيل أيضاً كل تيارات المياه، وكل تساقط الصواعق وانقضاضها وخوارق جاذبية العنبر أو الكهرباء والحجارة الهرقلية المعدنية المغناطيسية. فليس لأيٍ من هذه المواد جاذبية ما. وإنما انعدام الفراغ وضغط هذه الأشياء لبعضها الآخر، وانطلاق جميعها في تشتتها وتجمّعها، كل عنصر منها إلى المقر الملائم طبيعته، بعد استبداله المقر الذي كان فيه، كل هذه الظاهرات العجيبة المستغربة، بسبب هذه التفاعلات المتشابكة بعضها ببعض، تتضح لمن يبحث عنها حسب طريقتنا.

---

(٣) لقد أشار إلى هذا الشرح في المقطع ٦٧.

## الفصل التاسع وال الأربعون

### تغذّي الجسم

d فامر التنفس إذن، ومنه انطلق مقالنا هذا، قد حدث طبقاً لهذه القواعد وبسب هذه العلل، على ما أشرنا إليه في توسعاتنا السابقة.

هذا وحين تقطع النار الأغذية، وترتفع داخل الجسم على أعقاب نسيم التنفس، تملأ العروق في ارتفاعها بالأغذية المهمشة، إذ تستمدّها من الجوف وتفيضها في الأوردة والتواضع. وهكذا، بسبب هذه العمليات، تجري في كل أرجاء الجسم، وعند جميع الأحياء «روافد الغذاء».

e وهذه الأغذية المقطعة، إذ هي حديثة العهد، وصادرة عن أشياء مجانية لها، وقد صدر بعضها عن الأنمار، وبعضها عن الأعشاب والبقول، التي أنبتها الله لهذه الغاية بالذات، وهي أن تكون غذاء، تأخذ، بسبب تمازجها، ألواناً مختلفة الأنواع جداً ويغلب عليها خصوصاً اللون الأحمر، وهي طبيعة تبدعها النار بتقطيعها الجوادر وانطباعها في المادة الراهبة.

(الدم)

ولذا أخذ لون السائل في الجسم المظهر الذي وصفناه . وهذا السائل

٨١ ندعوه دمًا. وهو غذاء اللحوم، وإنماً غذاء الجسد برمته<sup>(١)</sup>. ومن ثم، يرتوى كل قسم في الجسم وكل عضو، ويملاً ما فرغ منه منذ الأساس.

أما طريقة الامتناع من الدم، وطريقة استنزافه أو الافتقار إليه، فتحدث مثلاً تحدث حركة كل شيء في العالم بأسره، تلك الحركة التي يندفع بها كل مجنس إلى ما يجانس ذاته، لأن ما يُحدق بنا من الخارج، لا يفتا يذينا، ويوزع ما أذاب منا على الصنف المماثل، باعثاً بكل فئة إلى فئتها.

### (حركة الدم)

وكذلك الأجزاء الدموية فيما، المشتّتة في داخلنا، والدائرة في كل كائن حي كائناً في فلك لها. إنها مضطربة أن تحاكي حركة «الكل» (أي العالم بأسره). وكل من الأجزاء الدموية إذن المقسمة في داخلنا، يندفع إلى ما يجانسه ويملاً عندئذ من جديد ما فرغ في الجسم.

### (الشباب والشيخوخة)

فعدما تزيد كمية الدم المستنزف على الكمية المنصبة في الأعضاء، يذوي الحي برمته ويدبّل. وعندما تنقص كمية الدم المستنزف عن الكمية المنصبة في العروق، ينمو الحي بحملته. فإن كان بنيان كل حي إذن حديثاً، وكانت مثلثات عناصره جديدة بعد، كأنها واردة من مصادرها، أحرز ذلك البنيان تمسكاً وترباطاً متيناً بين مثلثاته، وكذلك إن كانت كتلته المتكاففة جملة غضةً رخصة، لأنها ناشئة حديثاً عن النخاع، ومغذاة في الحليب. أما المثلثات

(١) كان أنكسيغورس قد شرح تركيب الدم على طريقة مماثلة (راجع أثينيس ١: ٥٣ الرأى ٢٧٩). ثم إن اعتبار الدم غذاء للجسم لهو تقليد قديم (راجع تاريخ الحيوان لأرسسطو ٣: ١٩ ٦٥٠: ٥٢ ١٩). وله أيضاً أجزاء الحيوان ٢: ٣: ٣٤٦٥٠). وفي الفرضيات المتعلقة بطبيعة الدم، راجع لمين النظارات الطبية ف ١٩ فق ١.

الواردة من الخارج والمنطوي عليها ذاك البناء في ذاته. - وقد تتألف منها المأكول والمشارب - فهو يقطعها بمثاثاته الجديدة، ويقهرها ويضبطها لأنها أقدم من مثاثاته وأهش منها وهكذا إذ يُغذّي هذا التركيب الحي بمثاثات كثيرة متشابهة وحديثة، يُنميه و يجعله يتعرّع.

ولكن عندما تختل<sup>(٢)</sup> أصول المثلثات وتهي، لأن كثيراً منها قد جاهد جهاداً طويلاً وقاوم عناصر شديدة، لا يستطيع البناء عندئذ أن يقصم مثاثات d لغذاء الوالجة، إلى مثاثات أخرى تشبه مثاثاته لا بل تتفصّم مثاثاته ذاتها في سهولة، بفعل المثلثات الواردة من الخارج. والحيّ عندما يُقمع ويُوهن في هذا الأمر يذوي ويذبل بحملته. وانفعاله هذا يسمى هرماً.

### (الموت الطبيعي)

أخيراً، عندما لا تستطيع المثلثات التي تخلق الانسجام بين النخاع والعظم، وترتبط بينهما، الصمود والمقاومة، وتتفصّم عراها لتعها وعنائها، تُحلّ قيود الروح. وإذا تطلق هذه من أغلالها، تجاري طبيعتها بلذة وتطير. e لأن كلّ ما خالف الطبيعة أليم. وما جارها لذى. والموت أيضاً يراعي هذه الأصول نفسها. فإن حدث بسبب الأمراض والجروح كان عنيفاً أليماً. وإن جاء مع الشيخوخة في نهاية العمر بصورة طبيعية، كان أقلّ الآجال شدة وعنااء. لا بل صحبه شيء من المتعة، لا شيء من الألم والغم.

---

(٢) راجع السُّسْتِي ٢٦٥، والتَّيْمَس ٦٦ و ٨٤ و ٩٠ b. يمكن أن تكون لفظتا ريزا وخلان قد استمدتا من المعجم البِشْغُوري. وقد استعمل يَرْمِنِيس كلمة خلان وهي تشبه ألفاظنا العربية خلا وخل واختل بالفظها ومعانيها. (المغرب).

## الفصل الخمسون

### شرح عام للأمراض

أما مسألة الأمراض من أين تنشأ، فقد غدت واضحةً بعض الوضوح ٨٣ لكل فكر نبيه. لأنَّ الأجناس (أي العناصر) التي تكافف منها الجسد أربعة. وهي التراب والنار والماء والهواء. وتزايد هذه العناصر ازدياداً مفرطاً أو تناقصها تناقصاً يخالف الطبيعة، وانتقالها من موقعها الخاص إلى موقع غريب، ثم إن تعدد الأنواع في عنصر النار والعناصر الأخرى، واستيلاء كل منها على ما يلائمه من تلك الأنواع، هذه العلل جميعها وكل ما شاكلها ينشئ اضطرابات وأمراضًا. إذ إنَّ كل عنصر أو ضربٍ من العناصر يخالف الطبيعة ويخرج عن موقعه الخاص، يجعل العناصر الأخرى تسخن بعد برودة، وتتدى بعد جفاف، وما كان منها خفيفاً يمسي ثقيلاً، والتقليل يضحي خفيفاً، فتقبل العناصر كهذا كل التقلبات وعلى كل وجه.

فنؤكِّد إذن أنَّ الحيَّ يثبت صحيحاً معافي في حالة واحدة فقط، وذلك عندما يضاف الشيء فيه إلى مثيله أو يطرح منه، طبقاً لنظام واحدٍ وعلى طريقة واحدة وفي نسبة واحدة، فيتيح الحيُّ هكذا للشيء أن يثبت في ذاته، ممايلاً لذاته وما يحدث خللاً لهذه العناصر أو القوانين في وروده أو صدوره، ويجرِي تغيرات من كل نوع وأمراضًا وتهلكات لا حصر لها.

## (اعتبار آخر أدق ب شأن الأمراض)

٥ وإذا تألفت تراكيب ثانوية طبيعية، كان لا بد من النظر إلى الأمراض نظرة ثانية، والتأمل فيها مجدداً لمن يريد أن يفهمها.

فالنخاع والعظم واللحم والأوصال تتكافف وتتشا من هذه التراكيب الثانوية. والدم أيضاً يتولد منها عينها، ولكن على وجه مختلف. وأغلب الأمراض ينشأ على النحو الذي يُبَيِّن سابقاً. غير أن أخطرها تستند وطأتها على الصورة الآتية.

عندما يجري تحول هذه المواد (الحية) على عكس ما انطبعت عليه، حينئذٍ تفسد وتتلف، لأن اللحوم والأوصال تتولد بحسب الطبيعة من الدم، فتصدر الأوصال من المادة الخيطية في الدم، بسبب التجانس بينهما، واللحوم من المادة المتخلّة في الدم، حين تَخْثُر وتتفصل عن المادة الخيطية. وما يتعرّض من الأوصال واللحوم، وهو سِمٌ ولزج في آن واحد، يُلصق اللحم بجوهر العظم، ويغذى العظم ذاته، المحقق بالنخاع وينميه<sup>(١)</sup>. وأما المادة النازفة خلال كثافة العظام، فهي ألقى جنس من المثلثات، وألق جنس وأدسمه، ترشح من العظام وتنصب في النخاع فتسقيه. وإن جرت الأمور على هذه الأصول، كان معظمها سليماً صحيحاً. وتدب الأمراض حين تجري على عكس ذلك.

## (أصل الأخلاط الخاطئة وما تسببه من الأمراض)

فعندما يمبع اللحم، ويزجي مائعه إلى العروق، حينئذ يختلط الدم الغزير المتتوّع بالهواء، ويتشح في الأوردة والشرايين بضروب من

٥٠ - (١) تدل لفظة *nevra* على الأوصال أو الأطناب، وهي الربط سينيسمى عند أرسطو، تاريخ الحيوان ٣ : ٥. وحسب القرآن يبدو أن كلمة *is. inos* تدل تارة على العضلات عموماً، وطوراً على القسم الليفي أو الخطي في الدم. والعنصر اللزج في الدم هو ربما العنصر الناجم عن الليف الدموي أي غلاف العضل، أو هو المادة اللزجة التي تسقي المفاصل.

الألوان والمرارة: أضف إليها الحموضة والملوحة بما لها من فعاليات، ويحتوي صنوفاً من الصفراء والخثارة والنخام أو القيح<sup>(٢)</sup>. لأن كل هذه المواد قد صارت إلى حالة تداع وفساد. ومن ثمة، فهي أولاً تقضي على الدم وتهلكه. وإذا غدت لا توفر للجسم أي غذاء، فهي تتدفع إلى كل أرجائه خلال العروق، غير محافظة قط على نظام دوراتها الطبيعية متعددة فيما بينها، إذ لا يوفر بعضها لبعض متعة ما، تحارب ما بقي متماسكاً من الجسد وعلى حالة جيدة، قائماً في مكانه، فتذيبه وتهلكه. فأعتقد قسم من الجسم إذن يمفع. وإذا أمسى صعب التطبيخ أو الاستواء، فهو يسود بفعل الحماوة المستولية عليه من عهد بعيد. وبسبب تهـرئه من كل جانب يصبح مرّاً، وينقض بقوسـة على كل جـزء من الجسم لم يفسـد بعد. وإذا ذاك يتـخذ (الـلـحـمـ) ذـو اللـونـ الأـسـوـدـ الحـمـوـضـةـ تـارـةـ بـدـيـلـةـ عنـ المـرـارـةـ،ـ إذـ تكونـ عـنـاصـرـ المـرـأـ قـدـ دـقـتـ دـقـةـ أـعـظـمـ،ـ وـطـورـاـ تـعودـ المـرـارـةـ وـتـغـوصـ فـيـ الدـمـ،ـ وـتـسـتـمـدـ مـنـهـ لـوـنـاـ أـكـثـرـ اـحـمـارـاـ.ـ وـإـذـ مـازـجـهـ اللـونـ الأـسـوـدـ،ـ يـمـيلـ إـلـىـ الـأـخـضـرـاـرـ.ـ وـعـلـاوـةـ عـلـىـ ذـالـكـ،ـ قـدـ يـخـتـلـطـ اللـونـ الأـشـقـرـ بـالـمـرـارـةـ،ـ عـنـدـماـ تـذـيـبـ النـارـ النـاجـمـةـ عـنـ الـالـتـهـابـ،ـ لـحـماـ جـديـداـ حـدـيـثـ الـعـهـدـ.

### (الصفراء)

وقد سميت هذه الأخلط كلها باسم مشترك هو الصفراء<sup>(٣)</sup>، أطلقه عليها إما بعض الأطباء، وإما حكيم قادر أن يشمل في نظره أشياء كثيرة متباعدة، وأن يرى فيها كلها جنساً واحداً يستحق هذه التسمية.

(٢) تعني الكلمة افليغما البلغم أو النخام أو القيح. وهي من الأخلط الباردة، المضادة للصفراء. راجع الجمهورية ٨: ٥٦٤ B. ونحن نعثر عند تلميذ هيبرانس وعند أرسسطو على التعليم عينه.

(٣) إن لفظة خلي تدل على صنف الصفراء، ما كان منها صفراويأً وما مال إلى السواد وأرسسطو لا يستعمل الكلمة أبداً في صيغة الجمع.

## (أَخْلَاطُ أَخْرَى الْعَرَقِ وَالْبَلْغَمِ وَالنُّخَامِ وَمَا إِلَيْهَا)

وَالْأَخْلَاطُ الْأَخْرَى الَّتِي تَدْعُى ضَرْوِيَاً مِن الصَّفَرَاءِ، كُلُّ ضَرْبٍ مِنْهَا لَهُ حَدٌّ خَاصٌ بِهِ حَسْبُ لَوْنِهِ. أَمَّا الْخَثَارَةُ، فَإِنْ صَدِرَتْ عَنْ مَصْلِ الدَّمِ<sup>(٤)</sup>، كَانَتْ حَلْوَةُ الْمَذَاقِ. وَإِنْ صَدِرَتْ عَنِ الصَّفَرَاءِ الْمَائِلَةِ إِلَى السُّودِ الْحَامِضَةِ، كَانَتْ خَبِيثَةٌ شَرِسَةٌ، وَلَا سيَمَا عِنْدَمَا تَمَازَجَهَا بِسَبِّ الْحَرَارَةِ قُوَّةُ الْمَلْوَحَةِ. وَمِثْلُ هَذَا الْخَلِيلِ يُدْعَى الْبَلْغَمُ الْحَامِضُ.

أَمَّا الْخُلُطُ النَّاجِمُ عَنْ مِيعَانِ لَحْمِ حَدِيثِ طَرِيءٍ دَاخِلِهِ الْهَوَاءُ، فَهَذَا الْجِنْسُ مِنَ الْأَخْلَاطِ تَمَازَجَهُ الرِّيحُ وَتَلَفَّهُ الرُّطُوبَةُ وَتَخْتَرِقُهُ. فَتَتَشَائِرُ فَقَاقِعُونَ عَنْ هَذَا الْانْفَعَالِ، لَا تَشَاهِدُ وَاحِدَةٌ فَوْاحِدَةً لِضَالِّتَهَا. وَلَكِنْ مَجْمُوعُهَا يُؤْلِفُ جَرْمًا مَنْظُورًا. وَبِسَبِّ حَدُوثِ الرُّغْوَةِ وَالْزِبْدِ، تَأْخُذُ هَذِهِ الْفَقَاقِعُ لَوْنًا أَبْيَضَ فِي الْعَيْنِ. وَمِيَوْعَةُ الْلَّحْمِ الْغَضْنَّ هَذِهِ كُلُّهَا، عِنْدَمَا يَمَازِجُهَا الْهَوَاءُ فِي لَحْمَتِهِ وَسَدَاهَا، نَسْمِيهَا النُّخَامَ الْبَيْضَاءَ<sup>(٥)</sup>. وَمَصْلُ النُّخَامِ الْمُتَرَكِبُ حَدِيثًا هُوَ الْعَرَقُ وَالْدَمُ، وَمَا مَاثَلَهَا مِنَ الرُّطُوبَاتِ الْأُخْرَى جَمْلَةً، الْفَائِضَةُ يَوْمِيًّا مِنَ الْأَجْسَامِ لِتَطَهُّرِهَا<sup>(٦)</sup>.

### الأَخْلَاطُ مُسَبِّبَةُ الْأَمْرَاضِ:

وَالْحَالُ أَنَّ هَذِهِ الْأَخْلَاطُ هِيَ وَسَائِلُ الْأَمْرَاضِ، عِنْدَمَا لَا يُغَذِّي الْدَمُ، كَمَا تَرِيدُ الطَّبِيعَةُ ذَلِكَ، بِالْأَطْعَمَةِ وَالْمَشْرُوبَاتِ، وَلَكِنْ عِنْدَمَا تَزَدَّادُ كَمِيَّتِهِ حَسْبَ

(٤) لَفْظَةُ إِبْخُورُ تُعْنِي الْقَسْمَ الْأَبْيَضَ الْمَائِعَ مِنَ الدَّمِ، وَتُعْنِي، مِنْ بَابِ التَّوْسُعِ، الْجَزْءُ السَّائِلُ مِنْ كُلِّ خُلُطٍ أَوْ الْخَثَارَةِ، وَعِنْدَ أَرْسَطُو هِيَ قَسْمٌ مِنَ الدَّمِ لَهُ شَكْلُ الْمَاءِ، رَاجِعٌ تَارِيخُ الْحَيَوانِ ٢: ٤: ٦٥١ a ١٧.

(٥) إِنَّ عِبَارَةَ لِفْكُونِ افْلِيفِمَا، النُّخَامَةُ الْبَيْضَاءُ تُعْنِي رُغْوَةُ مَادَةٍ بِلْغَمِيَّةٍ مَازَجَهَا الْهَوَاءُ وَكَوْنُ فِيهَا حَبَابًا وَفَقَاقِعًا. وَالْعِبَارَةُ مَأْنُوسَةٌ لِدِي الْأَطْبَاءِ الْمُنْتَمِينَ إِلَى الْمَدْرَسَةِ الْهِيَكِرَاتِيَّةِ.

(٦) لَفْظَةُ opos أو بِالْأَخْرَى oppos تُعْنِي مَصْلُ النُّخَامِ أَوْ أَيْ خُلُطٍ آخَرَ عِنْدَمَا تَنْفَصِلُ عَنِهِ الْمَادَةُ الْلَّزْجَةُ الْدَهْنِيَّةُ. كَذَلِكَ يَمْيِيزُونَ فِي الْحَلِيبِ الْمَصْلُ opos وَالْمَادَةُ الْجِينِيَّةُ opilia.

(رَاجِعٌ لِأَرْسَطُو تَارِيخُ الْحَيَوانِ) ٣: ٢: ٥٢١ b ٥٢٢.

القواعد التي تتعارض مع قواعد الطبيعة. ولكن عندما تضرب الأمراض اللحم برمته، دون المساس بقواعده الأصلية، لا تغدو قوة الأعراض المرضية إلا نصف هائجة. ذلك أن كل شيء يمكنه حينئذٍ أن يصلح.

#### ٨٤ (المريضان الأوليان الخطيران):

ولكن عندما يعتل الرابط بين كتلة اللحم والعظام<sup>(٣)</sup>، وعندما يكفي الفاصل بين الألياف والأوتار عن تغذية العظام وعن ربط العظام باللحم، إذا انكشط الدسم والأملس والدهني وإذا امتلاً بالملح بسبب التغذية السيئة، عندئذٍ تبدأ مادة هذا التحول كلّها بالتنفس تحت اللحم والأوتار، وتتفصل عن العظام. وهكذا ينفصل اللحم عن جذوره، فيترك الأوتار عارية وملئية بنقيع الملح<sup>(٤)</sup>، فيسقط اللحم في مجرى الدم ويغدو يضاعف عدد الأمراض المنكورة آنفًا. وهذه هي علل جسدية شديدة الخطورة. ولكن العلل التي سبقتها هي أشد خطورة منها. فعندما يكون اللحم كثيفاً، إذا لم يستطع المرء أن يتفسّر تنفساً كافياً، فإنه يسخن أثناء تعفنه، وإذا تنفست وتفسخ وصب مادته في هذه العصارة، بدل أن يستقبل عصارة الدم المغنية وأن يصب مادته فيها، عندئذٍ تذهب هذه العصارة في اللحم، وعندما هذا اللحم ينصب في الدم، عندئذٍ يسبب جميع الأمراض الأكثر خطورة من الأمراض المنكورة آنفًا<sup>(١)</sup>. وفي المقام الأخير، عندما تعتل مادة النخاع بالذات، من جراء بعض النقص أو الزيادة، فإنها تسبب أخطر الأمراض التي تؤدي أساساً إلى الموت. عندئذٍ تتلاشى مادة الجسد كلّها بالضرورة.

(٣) ظن أفلاطون أن اللحم يلتصق بالعظام بواسطة مادة لزجة تشبه فضلات الدم المتخترة.

(٤) حول آلية هذه الأمراض المختلفة راجع الحاشية المدرجة في ص ١١٠ وما يليها.

(١) لا بد أنه يقصد بعض الأمراض كتسوس العظام أو السرطان، ولم يذكر آنفًا تنفس

العظم هذا.

## (الفئة الثالثة للأمراض):

ثمة فئة ثالثة من الأمراض، ويجب تصورها كما لو نجمت عن أسباب ثلاثة: السبب الأول هو الهواء، والثاني هو النخامة، والثالث هو الصفراء.

### (الأمراض التي يسببها الهواء):

في المقام الأول عندما تنسد مجاري الرئبة التي توزع الهواء في الجسم، بفعل الرشوّحات، فلا يعود نسيم التنفس يسري من هنا وينساب من هناك أكثر مما يلزم، عندئذ يفسد ما لا يحظى من أجزاء الجسم بالانشراح والبرودة، ويضغط على بعض العروق ويخترقها ويلويها، ويديب الجسم ويبلغ إلى ربطه، ويستولى على الغشاء الحاجز<sup>(٤)</sup> وينحشر فيه.

وبسبب من جراء هذه الأخطاء كلها، طائفة عظمى من الأمراض الألية يصحبها غالباً عرق غزير جداً، ويحدث مراراً أن يتخلل اللحم في الجسم وينتفك. وحين يلتجء إليه الهواء، ولا يستطيع أن يسري إلى الخارج، يولد له آلاماً هي ذات الآلام السابقة. ويولد الهواء أعظم الآلام، عندما يصدق بالأوصال، وبما يجاورها من عروق ويورمها<sup>(٥)</sup>. فيجذب هكذا إلى الوراء الأوصال المتصلة بالعضلات القابلة للامتداد، وبواسطتها يسحب أيضاً العضلات بالذات.

### (مرض التشنّج ومرض التِّتنس الخلفي)

وقد أطلق على هذه الأمراض، بسبب انفعال التشنّج، اسماً تبتيّي أي مَرَاضِ التِّشنَّج وابْسْتُوْتُينِي أي تشنّج الأعضاء والتواؤها إلى خلف، وعلاج a ٨٥

(٤) لم يجد من سياق الكلام سابقاً، أن الرئبة تقوم بهذه الوظيفة العضوية، عندما وصف أفلاطون (٧٠ d) تركبيها. وفي الحديث عن نظرية التنفس (٧٩ a وما يلي) لم يذكر الرئبة أيضاً. وربما يشار هنا إلى الاحتقان الرئوي على أنواعه، وإلى التهابات الرئبة.

(٥) إن التِّتنس، والكلمة يونانية، أي تشنّج الأعصاب، مرض وصفته بتفصيل كتب المدرسة الهبكراتية.

هذه الأمراض شاقٌّ غير أن الصخونات أو الحميّات، خصوصاً عندما تنتاب العليل في مثل هذه الأحوال، تلين الأعضاء وتقضى على الداء.

## ٢َ (الأمراض الناجمة عن البلغم أو النخام)

أما النخامة البيضاء فهي صعبة وشاقة، بسبب الهواء المحتجز في القفافيع أو الحبّب. ولكن إذا لقي الهواء منافس إلى الخارج غدت النخامة (أو العلة الناشئة عنها) أخفّ وطأة وأهون، إلا أنها تلطّخ الجسم بلطخات بيضاء، وتولد أمراضاً مجازة لهذه.

b والنخامة البيضاء إذا اختلطت بالصفراء الضاربة إلى السود، وامتزجت بالدورات الإلهيّة جداً، القائمة في الرأس، شوشت نظامها، وان دهمت العليل وقت السبات، فهي الطف وأهون، وإن انتابت المرضى وهم صاحبون، صعب التخلص منها؛ وإن كانت هذه العاهة ذات طبيعة مقدسة سرية، دُعيت بكلّ حقٍّ المرض المقدس<sup>(٦)</sup>.

والنخامة الحادة الحامضة والمالحة هي منبع جميع الأمراض الرشحية وبما أن مواضع الجسم التي تسيل إليها، متعددة جداً، فقد اتخذت أسماء متعددة جداً.

## ٣َ (الأمراض الناجمة عن الصفراء: الحبوب والبثور).

أمّا الأمراض التي يقال إنها تحدث في الجسم التهابات، وذلك بفعل احرارها والهابها، فهي تنشأ جميعها بسبب الصفراء.

c فالصفراء إذن تأخذ لنفسها منفساً إلى الخارج، وتبعث في غليانها بثوراً من كل نوع.

---

(٦) إن المرض المقدس أو مرض الصرع عرفه أقدم أطباء اليونان ووصفوه. (راجع هروذتس ٣: ٣٣ وهبكراتس ٢٩١ Aer). وأفلاطون يلمح إلى هذا الداء في الشرائع

## (الالتهابات الداخلية)

ولكنها إذا حشرت في داخل الجسم، تحدث فيه أمراً كثيرة التهابية محرقة، ويحصل أعظم تلك الأمراض، عندما تمتزج بدم نقى، وتحول جنس الألياف عن تركيبه الخاص.

## (وظيفة الألياف الدموية)

وهذه الألياف قد وزعت في الدم ليحتفظ بالدقة والميوعة من جهة، وبالكثافة من جهة أخرى في تعادلٍ وتوازن، ولا يسيل من مسام الجسم لميونته بسبب الحرارة، ولا يعسر عليه أن يدور في العروق، لتنافل حركته إن كان مفرط الكثافة. فألياف الدم بتركيب طبيعتها، تحافظ على تعادل هذه المزايا. وهذه الألياف، إن جمعها أحد حتى من دم ميتٍ وفي حالة برودة، يسيل الدم الباقي بحملته، ولكن ان تركها المرء على حالها، فهي تجمد الدم سريعاً بفعل البرودة المحدقة به.

## ( فعل الصفراء في الالتهابات )

وإذ كان للألياف هذه الفعالية في الدم، وكانت الصفراء بطبيعتها دماً عتيقاً، يعود ويدوّب من اللحوم لينصب في الدم، فهي أوّلاً تتجمّد إن وقعت في الدم دافئة رطبة وبمقدار زهيد، بسبب فعالية الألياف، وإذا جمدت وأطئت بعنف، ولدت داخل الجسم برودة وارتباكاً.

ولكن إذا تدفقت الصفراء في الدم غزيرة، تقع الألياف بحرارتها ودفئها. وعندما تفوارّها تهتزّها بعنفٍ وتسبب لها الاضطراب. وإن خدت قادرة على قمع الألياف إلى النهاية، تجتاز إلى صنف النخاع، وتحل ربط الروح من هناك، كما تحل ربط سفينه، وتدفع الروح حرّةً طليقة.

أما إذا كانت الصفراء ذات كمية أقل. وقاوم الجسم الذوبان، فهي تتغلب  
٨٦ عندئذ على أمرها. وإنما أن تغادر الجسم من جميع مسامه، وإنما أن تحشر  
خلال العروق إلى أسفل الجوف أو إلى أعلى، فتتبذل من الجسم، كما ينبذ  
المنفيون المشردون من دولة ثائرة، وتحدث عندئذ الإسهال والزحار وجميع  
الأمراض المماثلة.

### (الحمى)

وهكذا إن كان الجسم مريضاً، خصوصاً من تفاقم النار فيه، فهو يحدث  
الاحترافات المتواصلة والحميات<sup>(٧)</sup>. وإن مرض بتفاقم الهواء فيه، أحدث  
الحميات اليومية. وإن نتج مرضه عن تفاقم الماء، أحدث الحميّات الثلاثية،  
لأن الماء أبطأ من الهواء والنار. أما المرض الصادر عن التراب، فهو يحدث  
الحميات الرباعية، ولا يتخلّص المرء منه إلا بالجهد، لأن التراب يأتي في  
الدرجة الرابعة وهو أبطأ هذه العناصر كلها.

---

(٧) إن لفظة *pirétos* الدالة على الحميّات، هي لفظة عتيقة (راجع أرستفانس السراميني، ١٠٣٨، ثم لأفلاطون، *فيدرس* ١٠٥ c، وثنيتس ١٧٨ c).

# الفصل الثاني والخمسون

## أمراض النفس

إن أمراض الجسد تحدث وفقاً لما بيننا أعلاه. وأما أمراض النفس فهي تجري على النحو التالي، طبقاً لاستعداد الجسد.

ولابد أن نسلم أن اعتلال الروح هو اختلال العقل<sup>(١)</sup>. وللاختلال ضربان، أحدهما الجنون والآخر الجهل. ومن ثمة، أية إصابة عانها المرء من هاتين العلتين، لا بد أن نسمّيها مرضًا. وكذلك المللزات والألام المفرطة، يجب أن نحسبها من أخطر أمراض النفس، لأن الإنسان سواء استفزه الفرح، أم عانى عكس هذا الشعور بسبب الألم، يتعرّج اختيار هذا الشيء في غير حينه، أو رذل ذاك في غير أوانه، ولا يستطيع أن يرى أو يسمع شيئاً مما يقّوم أمره. لا بل يثور ثائره ويحتاج جداً، ويغدو حينئذ عاجزاً كل العجز عن التعقل، وبعيداً عن المنطق وعن إعمال الروية.

---

٥٢ - (١) يعثر على نفس التعبير في كتاب الشرائع ٣: ٦٩١ أي «أعظم مرض هو اختلال العقل». هذا، وإن العبارة السقراطية «ليس المرء شريراً بإرادته»، نجدها مراراً في الحوارات. مثلًا في ابرُتاغورَس ٣٤٥ de. وحوار غُرْغِيَس ٤٨٠ يتواتر في النظرية القائلة، بأن الرذائل ليست سوى أمراض. وبعمد إلى تعبير يستعيرها من المعجم الطبي: ما ليس له سوى ظاهر الصحة والعافية، kai aniatos hypoulos حوارنا هذا، فالنظرية مدعومة باعتبارات دقيقة مستمدّة من علم الحياة.

ومن غزير مناه وتدفق حول النخاع، وشابه دوحة وافرة الشمار جدًا نمت d  
وترعرعت وكثُر جنابها، وتجاوزت فيه الاعتدال، حصل هو أيضًا في كل أمر على أتراح متواترة، وجنى من رغباته وثمرات الرغبات ملذات وافرة. وإذا يُصاب بمس من الجنون في أطول فترة من عمره، بسبب الملاذات العظمى والأتراح القصوى، يتحجز روحه، في الجسم وبواسطة الجسم، عليهًا معتوهة.

### (ليس الأشرار سوى مرضى)

ومثل هذا لا يحسب علياً، وإنما شريراً عن رضى وتعتمد. أما الحقيقة فهي أن انزلاقه إلى الشهوات البدنية متأنٌ، في قسطه الأعظم، من استعداد عنصر واحد، ينضح في الجسم رطوبته، خلال مسام العظام وفجواته. ويصير e هذا الاستعداد مرضًا في النفس. وكذلك القول تقريباً عن كل ما يُعد إفراطاً في الملاذات، وما يُنسب إلى الأشرار من عارٍ على أنهم متعمدون شرّهم. فتعييرهم هذا ليس بصائب. إذ لا يكون أحد شريراً بطوعه، وإنما الشرير يصير شريراً بسبب استعداد فاسدٍ في جسمه، وتربية بلا تهذيب. وهذا الأمران بغرضان إلى كل إنسان، ويلزمانه على كره منه.

### (أصل الأهواء والميول المنحرفة)

هذا، وإن النفس تعاني شرًا عظيمًا عن طريق الجسم، من قبل الأتراح والأوجاع. فإن كانت الأخلال الناجمة عن النُّخاع حامضة في المرء ومآلحة، a وتأهت في الجسم مع كل ما فيه من رطوبات أو سوائل مرّة وصفراوية، ولم تجد لها منفذًا إلى الخارج، وأدارت أبخرتها في الجسم مع دورة الروح واختلطت وامتزجت بها، فهي تحدث أمراض النفس المتتوّعة. وهذه الأمراض تشتد وطأتها أو تضعف، ويزداد عددها أو ينقص، وتتدفع تلك الأخلال إلى موقع الروح الثلاثة، كل منها إلى الموضع الذي يدهمه، ويزخرف

فيه ضرورةً متنوعة من الاستياء وحدة الطبع ومن التخاذل والانهيار، أو من الجرأة والتهور ومن الخوف والجبن. وأيضاً من النسيان يرافقه البطء في الحفظ وبلادة الفهم والفكر.

### (نتائج التربية والحياة الاجتماعية)

أضف إلى ما تقدم الاعتبارات التالية: عندما لا يكون لمثل هؤلاء الناس الذين ترعرعوا على سجية فاسدة، كما ذكرنا، سوى سياسات شريرة؛ ولا يقرع مسامعهم في دولهم إن كان في الندوات العامة أو في الاجتماعات الخاصة إلاّ أقوال قبيحة؛ وفضلاً عن ذلك عندما لا يتعلّمون منذ حادثتهم أي تعليم يشفّيهم من أدواتهم، فهوّلء جميعهم يغدون أشراراً، - وكلُّ واحدٍ منا - بسبب علتَين قاهرتين ليس لنا فيها أيَّ ضلع. وإن وجب أن نشكو فيما أحدهما، فأولى بنا أن نشكو الأهلين من أن نشكو أولادهم، وأولى أن نجرّ المهدّبين من أن نجرّ طلابهم وتلاميذهم. ولابد أن يسعى المرء جهد المستطاع بالتهذيب والعلوم الملائمة أن يتجنّب الشرّ ويختار الخيرَ المعاكِس له.

ولكن هذه الاعتبارات هي موضوع دراسة آخر.

# الفصل الثالث والخمسون

مبدأ الطب الجسماني والنفساني.

التعادل بين الروح والجسد

إنَّ الموضوع الذي يتجاوب مع الموضوع السابق، هو أمر العناية بالأجساد والأرواح، والبحث عن الوسائل الكفيلة بحفظ هذه وتلك سليمةً صحيحة. فالأآن يجدر بنا ويليق أن نقابل ذلك البحث بالبحث الحاضر. إذ العدل يفرض علينا أن نتكلّم عن الأمور الصالحة وأن نفضّلها في حديثنا على الشريرة.

وعليه نقول إن كلَّ خير بهي. والبهاء والجمال هو الاعتدال. وإذا فرضتْ أن يكون الكائن الحيَّ صالحاً وجميلاً، فلابدَّ أن نعتبره من ثمة معتدلاً. والصغيرة من المعادلات نشعر بها ونفكّر بها وندركها. أما أخطر المعادلات وأعظم النِّسب، فنحن لا نقف منها موقف التفكير والمنطق.

فبالنظر إلى حالات العافية والمرض، وحالات الفضيلة والرذيلة، ليس من تعادل أو إخلال بالتوازن أعظم وأخطر من التعادل أو عدمه فيما بينها، اللهمَّ إذا استثنينا التعادل بين الروح بالذات والجسد بالذات والتوازن بينهما، وهذه المعادلات والنِّسب لا نبحث عنها ولا نفكّر بها. ولا نفقه أن الكائن الحيَّ برمتّه لا يكون بھيَاً جميلاً، إذا حوت نفس قديرة وعظيمة على كلِّ صعيد

صورة بشرية هزلية ومنحطة، أو إذا بُني هذا الجوهران على عكس ذلك، لأنَّ الكائن الحيَ يكون متشوشاً خالياً من أعظم النسب والمعادلات. وأمّا الكائن الحيَ الحاصل عليها، في الحال المعاكسة، فهو لمن يستطيع أن يشاهد أبھى المشاهد على الإطلاق وأجدرها بتعشّنا.

### (تشبيه لا يوضح الفكرة)

ومثال ذلك جسم طالت ساقاه بإفراط، أو احرز ضخامة أخرى في أحد أعضائه. فهذا الجسم قبيح بالإضافة إلى اختلال التوازن فيه. وهو في مشاركته الروح أعباءً، يعني متاعب جمة، واختلالات كثيرة. وبسبب تقلقه وتهادييه يتعرّض مراراً وبهوي على الحضيض، ويسبّب لذاته أسواء لا تُحصى.

فلا بدَ إذن أن ندرك أنَّ المساوى عينها تقع أيضاً للمركب من جوهرين،  
وهو ما ندعوه الكائن الحيَ. فحين تكون النفس فيه أقوى من الجسد، فهي تتولى أمره بحدّة، وتهزّ بجملته هزاً عنيفاً من الداخل، وتوعبه عللاً. وعندما تراوّل باستمرار بعض الدراسات والباحثات فهي تذيبه. وتتصرف إلى القاء الدروس، وإلى المعارك الكلامية والخطابية في الندوات العامة. وفي المجالس الخاصة تلهبه بالخصومات والطموح وحب المنافسة وتضعسه وتركتشه بالإسهال وتجلب له الرشوّحات وتخدع العدد الأوفر ممّن يدعون أطباء، وتحملهم على عزو هذه الأعراض والأمراض إلى أسباب لا دخل لها في تلك الحالات. هذا من جهة.

ومن جهة أخرى، قد يكون الجسد ضخماً ويفوق الروح بكثير ويُغرس مع ذهنٍ صغير وهزيل. وإذا نشأ في الناس بالطبع رغبتان اثنتان، رغبة تجاري الجسد هي رغبة الغذاء، ورغبة تماشي ما هو أوفر الولهة فينا، هي

رغبة الفهم والإدراك، فإن حركات الجوهر الأقوى تتغلب وتنمي ما يخصّها. أما العقل المنتمي إلى الروح، فتجعله طائشاً لا يقبل لعلم ولا ذاكرة له. وتولد له هكذا أبهظ الأدواء وأخطرها، ألا وهو الجهل.

### (العلاج هو العناية بالجسم والروح معاً)

وهناك خلاص وسلامة واحدة للاثنين. وذلك بأن لا يحرّك المرء الروح دون الجسد، وأن لا يحرّك الجسد دون الروح. كي يكون الاثنان في حزٍ متكافئين متوازنين، وفي صحة جيدة. فعلى العالم الرياضي، وعلى كلّ من يتعاطى أية دراسة أو أي نشاط عقليّ مجده، أن يوْفِي الجسد قسطه من الحركة، وأن يمارس الرياضة البدنية. ثم على من ينصرف إلى الهواية الرياضية الجسمانية، أن يوْفِي الروح قسطها من الحركات، وأن يعمد لذلك إلى الموسيقى، وكلّ ضرب من الفلسفة والحكمة. اللهم، إن رغب المرء بحقٍ أن يدعى ويُعَذَّ بصواب جميلاً صالحًا في آن واحد<sup>(١)</sup>.

### (ضرورة التمارين الرياضية الموقعة)

فعلى المرء أن يعتني بالروح والجسد وبأقسامها، طبقاً لهذه المبادئ عينها مقتدياً في ذلك بجوهر «الكل» وصورة العالم بأسره. فالجسم يحترق ويبعد بفعل العناصر الوالجة إلى داخله. كما أنه يجف ويتدنى بفعل العناصر الخارجية المحدقة به ويتحمّل ما ينتج عن هذه الانفعالات بفعل الحركتين الداخلية منها والخارجية. فعندما يُسلِّم المرء جسمه إلى حركات رياضية، بعد أن يكون ذاك الجسم وادعاً مستسلماً إلى

(١) المؤلّف في هذه العبارة اليونانية أن يرد الوصفان فيها معطوفين بـأدائٍي العطف *τέ* *kai*. ولذا استغرب ريفو تركيبها في هذا النص. راجع ابْرُتُغُورَس ٣١٥ الجمهورية :٤٠١ e وثيُتِيسْ ١٨٥ e.

الهدوء، يغلب الجسم على أمره ويهلك. ولكن إن اقتدى المرء بمن دعوناها e مربية العالم وحاضنته، ولم يدع قط جسمه يستسلم إلى السكينة في حال من الأحوال. بل راح دوماً يحرّكه ويثير فيه بعض الاهتزازات، فهو يحميه بلا انقطاع على وجهٍ طبيعيٍ ويدفع عنه الحركات التائرة عليه من الداخل ومن الخارج. وإذا يهزّ الجسم باعتدال ينظم عوامل الانفعالات الجائلة حول الجسم، وينظم أعضاء الجسم المنفعلة بها حسب تجانسها، ويرتّب صلاتها بعضها البعض، طبقاً للبحث الذي بسطناه سابقاً وتتناولنا فيه طبيعة العالم. وعلى هذا النحو، لا يضع عدداً بإزاء عدد، ولا يسمح للعوامل أن تولد في الجسم حروباً وأمراضًا. بل يجعل صديقاً بجوار صديق، ويوفّر العافية ويعمل على صيانتها.

٨٩ a ومن الحركات الرياضية، أفضلها هي الحركة الجارية في الجسم والمنبعثة عنه. وهي أوفر الحركات مجانسة للحركة العقلية الروحية، ولحركة الكل أو العالم بأسره. أما الحركة الصادرة عن آخر فهي دون تلك. وأحطّ الحركات جميعها هي التي تصدر عن الغير، وتحرّك الجسم وهو مستلقٍ ومستسلم إلى الراحة والسكينة.

ومن ثمة، أفضل تطهيرٍ وتنشيط للجسم، هو التطهير والتنشيط الناتج عن التمارين الرياضية والتطهير والتنشيط الآتي في الدرجة الثانية، هو الصادر عن استنشاق الهواء في الزوارق والمراكب، أو في أية أداة نقلٍ غير متعبه.

### (المعالجة الطبيعية بالذات)

b والصنف الثالث من الحركة قد يفيد، إذا اضطرّ المرء إليه غاية الاضطرار. وإلاً فيجب أن لا يقبله على الإطلاق كل امرئ حصيف مدرك. وهذا الصنف هو الصنف الطبيعي الذي يعمد إلى التطهير (والتنشيط) بواسطة

العاقفون الصيدلية. إذ يجب أن لا نهيج بالعقاقير، الأمراض الطفيفة التي لا خطورة لها. لأنَّ قوام الأمراض يشبه من بعض الوجوه طبيعة الكائنات الحية.

لأنَّ لقاء (العناصر والجواهر) في هذه الكائنات الحية، في كل صنف أو جنسٍ من أجناسها برمته، يَحدُث وله أزمنة من العمر معينة منظمة، وطبقاً لهذا النَّظام يُغرس كلَّ كائنٍ حيٍّ، وينشأ وله عمر تحدده له الحتمية أو القدر، إلا في الحالات أو الطوارئ التي تفرضها الضرورة<sup>(٢)</sup>، لأنَّ المثلثات في كلِّ كائنٍ حيٍّ تُركب حالاً ومنذ البداية، ولها قدرة معينة. فهي إذن قادرة أن تفني بمهمتها إلى فترة زمنية محدودة، لا يستطيع أحد أن يتجاوزها أبداً ولا أن يعيش من بعدها.

وهذا النحو عينه يتحقّق في قوام الأدواء والأمراض وفي طبيعتها التي تتَّألف منها. فإنَّ اخلَّ أحد بهذه الطبيعة وأفسدتها بالعقاقير، وخالف الفترة الزمنية المحددة لها حتَّماً، (لشنوئها وتقلصها وزوالها)، فهو يوْدَ أن تتحول الأمراض الزهيدة القليلة إلى أمراض خطيرةٍ وكثيرة. ومن ثَمَّة يجب على المرء بقدر ما تسمح له أوقات فراغه، أن يتدبَّر ويوجّه مثل هذه الأدواء جملةً بالحماية ونظام المعيشة، لا أن يُثيرها وبهيجها معالجاً إياها بالأدوية والعاقفون الصيدلية.

(٢) نجد نظرية مماثلة معروضة في المسائل المتحولة المنسوبة إلى أسطو (٦: ١٦)؛ إن الاعتقاد القائل بأن كل داء يتطور تطوراً منتظاماً، في فترة زمنية محدودة، هو أحد مبادئ الطب في المدرسة الهِنْكِرِانية.

## الفصل الرابع والخمسون

### ضرورة ترويض الأرواح الثلاث معاً

فليكن كلامنا على النحو السابق، بشأن الكائن السابق، بشأن الكائن الحي المشترك (في جوهرين)، وبشأن قسمه الجسدي، كيف يستطيع المرء أن يهذب ويوجه التوجيه الصحيح، أو كيف يتوجه طبقاً لطبيعة هذا القسم، حتى يحيا حياة تناسب العقل.

أم القسم المفروض فيه أن يهذب ويقود ويوجه، فال الأولى أن يعتني به أولاً جهد المستطاع، ليغدو في غاية الجمال والفضل، ويؤهل هكذا لتهذيب جوهر الجسد وقيادته وتوجيهه. والتبسيط في هذه المواقف كافٍ وحده في حد ذاته، ليكون عملاً فكريّاً مستقلاً قائماً بذاته. ولكن إن تتبعها المرء، حسب المبادئ السابقة، كعمل إضافي هامشي، وبحث فيها على هذا الوجه وختمه هكذا المقال الحاضر، فلا يكون قد حاد عن منهجه وقصده.

لقد قلنا وردتنا مراراً، أن للروح ثلاثة أنواع، وأن هذه الأنواع قد حلّت وسكنت فينا في ثلاثة أقسام، وأن كلّ نوع أو جنس منها قد لقي حركاته. وعليه لابد من القول الآن أيضاً بأقصى الإيجاز، أن كلّ نوع من هذه الأنواع a يعيش في البطالة ولا يُزاول حركاته الذاتية ليخلد بعدها إلى السكينة يُمسي بحكم الضرورة ضعيفاً هزيلًا جداً. أمّا النوع المنصرف إلى رياضاته

الخاصة، فيصير في غاية القوّة، ولذا لابد أن يحرص المرء على أن تناول هذه الأقسام من الروح، حركات متوازنة متعادلة فيما بينها.

### (الروح العاقلة ومنزلتها السامية)

وبشأن أسمى أنواع الروح فينا، يجب أن نفك التفكير التالي، وهو أن الله قد أعطى كلاً منا هذا القسم من الروح بمثابة رب وملك إلهي. وهو الذي نقول عنه إنه يسكن القمة من جسمنا، وإنه يرفعنا عن الأرض لقربتنا بالسماء ومجانستنا لها. ونحن نؤكد بمنتهى الصواب والصحة أننا أغراض سماوية، لأن b بناياتٍ أرضية، لأن الألوهة قد قوّمت جسم كل إنسان، ووجهه إلى ذلك الصوب، حيث لقيت الروح ولادتها الأولى، وعلقت هامتنا وجذورنا بذلك الاتجاه<sup>(١)</sup>.

### (كيف تشركنا تلك الروح بالخلود)

فمن ينهمك إذن في الشهوات والمطامع، ويتعب ويضنى بإفراط من أجلها، تتحول أفكاره جمِيعاً إلى أفكار مائة، وتصير قدر ما يمكن، من كل الوجوه أفكار مائة، إذ لا يقصر عن المائة ولو بشيء زهيد، لأنَّه أنمى في ذاته ما يماثل المائة<sup>(٢)</sup>. أما الذي يغار على حب المعرفة، ويجهد

٥٤ - (١) لقد أبدى برغسون وغودري Bergson et Gaudry اعتبارات تداني هذه الاعتبارات في جوهرها.

(٢) يُستنتج من هذا النص ليس فقط أقسام الروح ليست كلها خالدة، ولكن أن في الخلود أيضاً درجات. راجع اسبنوزا، الأخلاق، الباب الخامس. ففي ذلك المقام يبسط هذا الفيلسوف نفس الفكرة. (انتهى).

ولكن يبدو لي أنَّ أفالاطون لا يقول تماماً هذا القول. لا بل يقول عكسه صراحة في المقاطع ٤١ و ٤٢ و ٤٣ و ٤٣ a. فالروح العاقلة قد أبدعها الله إذن خالدة. ولكنها إن انهمكت في أهواء الجسد وميوله المنحرفة ومفاسد أطعame، غدت وكأنها مائة لأنَّ أفكارها تمسى أفكار مائة - وهذا بالذات ما يقوله أفالاطون في نصنا الحاضر - وفي ما يلي ٩٠ e و ٩١ d الخ. يعود الفيلسوف ويؤكد نظرية التقصص أو الولادات المتعاقبة، حتى يرجع الإنسان إلى صفاء أصله ومبادئه عندئذ بالخلود والسعادة التامة. (المغرب)

لتحصيل أفكار صوابية صحيحة، ويروّض من مواهبه خصوصاً موهبة  
الدرّاك الأمور الخالدة والإلهية، فهذا الإنسان إنْ بلغ الحقيقة، لابد أن ينال  
الخلود بمقدار ما يمكن الطبيعة البشرية أن تحظى به، وأن لا يفوته منه شيء.  
هذا، ومن جهة ثانية، بما أنه يخدم الألوهة دوماً ويتبعده لها، وبما أنه يحفظ  
الرب أو الملائكة الساكن فيه بهيأة مزданاً، فمثل هذا الإنسان يكون حتماً في  
غبطة فائقة.

أما العناية بأي شيء ومن قبل كل إنسان فقوامها واحد، وهو أن يُعطى  
كل جوهر قسطه الملائم من الحركة والغذاء. والحركات المجانسة للجوهر  
الإلهي فيما، هي أفكار «الكل» ودوران أفلakte. فيجب على كل امرئ أن  
يتتبعها، وأن يصلح دورات روحنا الفاسدة في رأسه، والمتعلقة بالمصير،  
وذلك باطلاعه على انتلاف العالم وعلى دوران أفلakte، ويجعل فهمه مماثلاً  
للمفهوم، طبقاً لطبيعته القوية الأساسية. وإذا ماثل المفهوم، بلغ أخيراً إلى  
الحياة المثلى والفضلى، التي عرضها الآلهة على البشر، لحاضر زمنهم  
ومستقبله.

# الفصل الخامس والخمسون

## التقムص وأصل الحيوانات

e والآن يبدو لنا أن ما كلفنا عرضه في البدء والتسطير فيه، عن «الكل» أو العالم برمه حتى مولد البشرية ونشأتها، قد أشرف على الانتهاء. إذ لا بد أن نذكر بكلمات وجيزات كيف نشأت الكائنات الأخرى، ولا ضرورة للإطالة في الموضوع، إذ يبدو للمرء هكذا أوفرا ارتاناً واعتدالاً، في هذه المقالات الدائرة حول المواضيع التي تناولناها بالبحث. فليعرض إذن الموضوع الحاضر على النحو التالي:

### ١ - (أصل جنس الإناث)

٩١ إن كل الرجال الجبناء الرعادي من جبلوا وكُوتوا (في البدء) وقضوا عمرهم في الإثم، عادوا في الولادة الثانية، وصاروا نساء حسب المنطق المحتمل المعقول. وفي تلك الفترة من الزمن بالضبط ولهذه الأسباب، خلق الآلهة وهندسوا حبّ المjamاعة. وركبوا فينا لذلك كائناً حياً ذا روح، وفي النساء كائناً آخر مماثلاً، وضعوا كلاً منها على الطريقة التالية.

### (حبّ الجماع وأصله: الزرع البشريّ)

لقد تقبّل الآلهة مخرج الشراب فينا، الذي به يمرّ المشروب، بعد اجتيازه الرئة، منسابةً تحت الكلوي إلى المثانة. وهذه تستقبله فيضغطه

الهواء، فتدفعه هي بمؤازرة هذا الضغط إلى الخارج. هذا المخرج إذن تقبه الآلهة، لينفذ إلى النخاع المتناشف، المنحدر من الرأس إلى العمود الفقاري، بعد مروره بالرقبة. وهذا النخاع هو الذي دعوناه في مقالاتنا السابقة مني أو زرعاً.

فهذا النخاع، لأنه ذو روح حية، وقابل للاستنشاق، يؤتي العضو الذي يستنشق منه، الرغبة الحيوية في الفيضان، ويُخلّف هكذا حبَّ التوالد. ولذا نشأ الكائن الحي، الساهر في الرجال على طبيعة الأعضاء التتالية المكرمة، متربداً منفرداً بحكمه، نظير حيوان لا يفهم نواهي العقل ولا ينقاد لها، بل يسعى ويحاول بشهواته المهاجنة الجامحة أن يسيطر على الجميع.

### (الرحم وطبيعته: الرغبة الملحة في الولادة)

وما يدعى عند النساء مهبلًا ورحماً، هو من هذه النواحي على الوضع عينه، وفيه يقيم كائن حي يطمح إلى إيلاد البنين. فعندما يبقى هذا الكائن بعد أوان المراهقة زمناً طويلاً، عاقراً بلا ثمار، يثور ساخطاً بشدة ويحتم غيطاً في جول في أرجاء الجسد كلّه، ويسدّ مجاري التنفس ومخارجه. وحين لا يسمح باستنشاق الهواء، يزجّ بالجسم في أقصى المحن والضيق، ويولد له أمراضًا وأدواء أخرى في غاية التتوّع<sup>(١)</sup>.

وتذمّر الحال على هذا المنوال، إلى أن يتلاقي حبَّ الرجال وشوق النساء، فيتجامعن ويجنيان الثمر، وكأنه عن الشجر. ويزرعان في المهبل كأنما في أخدود، كائنات حية لا ترى لصغر حجمها، غير متصورة بعد. ثم يميّزان أعضاءها بعضها من بعض، ويعذيانها داخل الرحم، إلى أن تتمو

٥٥ - (١) هذه النظرية، المتعلقة بأخطار عقر المرأة، هي شائعة مدرسية في الطب اليوناني. وزعم أرسطو أن الرحم إذا بقيت فارغة تستطيع أن تصعد في الجسم وتختنق المرأة العاقر (مولد الحيوانات ١١: ٢١ a ٧١٩)، راجع غاليليو ٤٢٥: ٨ - ١٧٩: ١٦.

وتترعرع. وعقب تلك المدة، يسوقانها إلى النور، وينجزان هكذا مولد كائنات حية تامة<sup>(١)</sup>.

## ٢ - (أصل الحيوانات على اختلاف أجناسها وأصنافها).

### ١ - الطيور

على هذا النحو إذ نشأت النساء، وكلّ جنس الإناث، أما طائفة الطيور فقد تطورت قليلاً، وأنبتت لها ريشاً وأجنحة بدل الشعر، وانحدرت هكذا من رجال لا طالحين ولا صالحين، وإنما خفاف الرؤوس، ينصرفون إلى الكلام عن الأحداث الجوية العلوية، ويعتقدون بعد ذلك لسذاجتهم، أن البراهين التي تدعم هذه الأمور بناء على معطيات البصر هي أرسخ البراهين<sup>(٢)</sup>.

### ٢ - الدواب

أما صنف البهائم التي تدبّ على الأرض، وصنف الوحوش الضاربة، فقد انحدر كلّ منها عن أناس لا يتعاطون الفلسفة أبداً، ولا يتأمّلون بطبيعة الفلك في شيء من الأشياء، لأنهم انقطعوا عن استعمال الدورات الإلهية السائرة في رؤوسهم، واتبعوا أقسام الروح المتسلطة ولامرة في الصدر.

فبسبب هذه المشاغل والشؤون إذن، حنوا رؤوسهم وجروها إلى الأرض لقربابتهم معها ومجانستهم لها، وارتکزت أعضاؤهم الأمامية على الحضيض وغدت لهم قوائم. واستطالت هماماتهم وتشكلّت جداً، طبقاً لنوع الضغط الذي لحق دورات الروح، وحركاتها في كلّ منهم. ولهذه العلة، برع صنف البهائم الدابة على قوائم أربع أو أكثر، وقد جعل لها الله من تحتها قواعد، وكثّرها لمن غزرت غباوته منها، ليُجر إلى الأرض جراً أوفر.

(١) يبدو من هذا النص أن معلومات أفلاطون في علم الحياة، أو معلومات معاصريه العلماء الذين أخذ عنهم، كانت متقدمة جداً وبصورة مستغربة على العلم الشائع في زمانه.

(٢) إن كل هذا المقطع يقسم في وضوح بالتهكم والسخرية.

### ٣ - الزواحف والدود

b أما أغبى أولئك الناس الذين انبطحوا على الحضيض، ومددوا عليه أجسامهم تماماً، فقد استحالوا إلى حيوانات لا أرجل لها وغدوا زحافات تتجرّز على الأرض.

### ٤ - الأسماك والحلزونيات وضروب المحارات

a أمّا الصنف الرابع فقد صار مائياً، وصدر عن أوفر الناس بلاهةً وجهلاً.  
والألهة الذين حوروهם وركبوا هم فيما بعد، لم يحسبوهم أهلاً ولا للنسمة الصافية النقية، لأنّهم لوتوا نفوسهم بكل تمادٍ في الرذيلة، وعوضاً عن نسمة الهواء الرقيقة الناعمة النقية دفعوهم إلى فعر الماء لاستنشاق رائحة الآسنة  
c ومن ثمة صدر شعب الأسماك، وشعوب الرخويات، وكل الطوائف الأخرى المائية، فنان أولئك كعقابٍ للجهل في أسفل درجاته سكنى العالم في أحطّ دركاته. وعلى هذه القواعد والأصول، تحولت الكائنات الحية جميعها بعضها إلى بعض في ذلك العهد، ولا تزال الآن أيضاً تحول. وتتبدل أحوالها  
d بفقدان الفهم أو تحصيله والوقوع في الحماقة أو التخلّص منها.

### الخاتمة

واليآن نقول إن خطابنا عن «الكل» برمته قد انتهى، لأن هذا العالم إذ قد استوعب هكذا الكائنات الحية، المائية منها والخالدة، وأخذ ملأه بها، وغدا حيّا منظوراً يشمل الكائنات المنظورات، وإليها محسوساً هو صورة الإله المعقول، صار أعظم وأفضل وأبهى وأكمل فلّك، وهو هذا العالم الأوحد مولود الله الوحد.



# حوار اکرٹیس

---

# المقدمة

## الفصل الأول

### صحة حوار اكرتييس وميزته العامة

#### ١ - صحة الحوار

إن صحة اكرتييس يعترف بها عموماً النقد الحاضر. فلم يناقشها، وبيراهين غريبة من نوعها سوى سوشر وسُكوف Socher et Suckow. فهذا الحوار في نظر الأول قد لا يليق بالمثالية الأفلاطونية، لأنّه برمته وصف واقعي محسوس، لا بل انجراف وراء الحواس. إلا أن سُكوف، وهو أوفر حذراً يعتمد استناداً إلى ابروكلس على مكانة اكرانتر، ويدعى أن هذا الأخير في كلامه عن الأطلنطييس لا يستشهد إلا بالتيمئس، وأنه يجهل اكرتييس<sup>(١)</sup> ولكن هذا البرهان هزيل دونما ريب، لأن ابروكلس يذكر عبارة واحدة لاكرانتر، في حين أن هذا الكاتب قد قال أشياء أخرى كثيرة، وتكلم ربما في موضوع غير هذا عن اكرتييس.

وعلاوة على ذلك، يستحيل الفصل بين التيمئس وакرتييس، لأن هذا تتمة ذاك. فإنشاء اكرتييس له أكبر العلاقات بإنشاء التيمئس. بحيث اضطرر جميع

---

١ - G.F.W. Suckow: Die Wisseus – chaftliche und Künstlerische From der Platonischen Schriften. Berlin 1855.

النَّقَادُ الْضَّلِعِينَ فِي دراساتِ الإِنشَاءِ، أَنْ يَنْظُرُوا إِلَى الْحَوَارِينَ فِي آنِ وَاحِدٍ وَأَنْ يَسْمُوهُمَا بِنَفْسِ السَّمَةِ<sup>(۲)</sup>. وَلِيُسَمِّيَ الْأَمْرُ عَلَى هَذَا النَّحْوِ فَقْطًا مِنْ جَهَةِ الإِنشَاءِ، بَلْ يُعْلَمُ التِّيمِيسُ أَيْضًا فِي صِرَاطِهِ عَنِ اكْرِتِيسِ. وَالْمَوْضُوعُ الْعَامُ فِي هَذَا الْحَوَارِ يَنْطَبِقُ انْطَبَاقًا تَامًا عَلَى الْمَوْضُوعِ الْمَشَارُ إِلَيْهِ فِي التِّيمِيسِ<sup>(۳)</sup>. وَأَوْجَهُ الشَّبَهِ فِي التَّفَاصِيلِ تَلْفُتُ النَّظَرِ: فَلَقْصَةُ الْإِطْلَانِطِيَّيْنِ يُعْلَمُ عَنْهُمَا فِي الْحَوَارِيْنِ بِعَبَارَاتٍ تَكَادُ تَكُونُ وَاحِدَةً (التِّيمِيسِ ۲۴ e اكْرِتِيسِ ۱۰۸ e)، التَّمْيِيزُ بَيْنَ الْطَّبَقَاتِ الاجْتِمَاعِيَّةِ فِي أَثِينَا، يَعْرُضُ لَنَا عَلَى نَحْوِ وَاحِدٍ. وَبَيْنُهُمَا لَنَا اكْرِتِيسُ، كَمَا يَنْوِهُ التِّيمِيسُ، بِاعْتِدَالِ الْفَصُولِ فِي الْإِنْتَكِيِّ (تِ۲۴، كِ۱۱۱). وَلَا تَضَعُفُ فِينَا هَذَا الْانْطَبَاعُ الْعَامُ الْفَوَارِقُ الْطَّفِيفَةُ الَّتِي يَمْكُنُ لِلرَّءَاءِ أَنْ يَعْتَرُ عَلَيْهَا هَنَا أَوْ هَنَاكَ فِي النَّصِينِ. فَفِي التِّيمِيسِ تَبْسِطُ أَثِينَا وَحْدَهَا سِيَادَتَهَا عَلَى أَثِينَا. أَمَّا فِي اكْرِتِيسِ كَمَا فِي مِنِيَّكِسِنْسُ، فَهِيَ تَقْسِيمُ الْمَالِكِ وَهِيفِسْتِسُ وَفِي التِّيمِيسِ تَجَارِي نُظُمُ أَثِينَا، وَقَوَانِيْنِ الاجْتِمَاعِيَّةِ، نُظُمُ وَقَوَانِيْنِ مَصْرُ، أَمَّا فِي اكْرِتِيسِ فَلَا تُشَارِكُ مَسَأَلَةُ تَلْكَ الْبَنْوَةِ فِي الشَّرْعِ. وَبَيْنَكُمَا اكْرِتِيسُ، نَظِيرُ الْجَمْهُورِيَّةِ، مَشَاغِلُ النِّسَاءِ الْحَرْبِيَّةِ، وَكَانَ التِّيمِيسُ قَدْ اغْفَلَ ذِكْرَهَا الصَّرِيقِ<sup>(۴)</sup>. وَلَكِنَّ هَذِهِ فَوَارِقَ لَا نُفُعَ مِنَ التَّوْقِفِ عَنْهَا. فَالْحَوَارِ يَجْرِي عَيْنَ النَّهَارِ الَّذِي تَجْرِي فِيهِ مَنَامَةُ التِّيمِيسِ<sup>(۵)</sup>. وَالْمُتَحَاوِرُونَ هُمْ أَنْفُسُهُمْ، وَأَسْلُوبُ الْعَرْضِ وَاحِدٌ: حَدِيثُ مُتَوَاصِلٍ فِي حَلْقَةٍ سُمَّاعٍ أَحْجَمُوا عَنِ الْكَلَامِ لِلْأَصْغَاءِ<sup>(۶)</sup>.

C. Ritter: Untersuchungen über Plato, Stuttgart, 1888. p. 58 – 59. et platon I, (۲) München 1910.P. 255.

(۳) الجَمْهُورِيَّةِ ۵ : a 452.

(۴) اكْرِتِيسِ ۱۱۰ d. رَاجِع:

Th. Bach Meletemata Platonicadiss. Vratislaviae, 1858, p. 21 et suiv. II Raeder, Platons Philosophische Entwicklung. Leipzig, 1905, p. 374.

(۵) شِتْرُنْ اكْرِتِيسِ ۰۸ . bd

إن مخطط الحوار أو تصميمه جليّ أتمّ الجلاء. بعد تقديم وجيز يجاري تقديم التّيمّسُ، يصف اكرتيّس، يصف اكرتيّس تباعاً الشعرين الخائضين الحرب، شعب أثينا وشعب الأطلنطيّس، وعاصمتיהם وبلديهم. ثم يعدد ما أبدى الإله مؤسس دولة الأطلنطيّس من احتياجات يضمّن بها المحافظة في تلك البلاد، على سؤدد العدل. ويفصلّ الحالات الطقسية التي تجعل تلك الاحتياطات أكثر أبهة وحفاوة. إلا أن تلك الاحتياطات لم تكَ وافية بالمطلوب الآن، لأن البربرية والهمجية تغلبت في النهاية، وغدت لدى ملوك الأطلنطيّس شامخاً استمطر عليهم العقاب الإلهي. وعند هذا الحد، ينقطع نصنا فجأة.

فليس لدينا إذن من اكرتيّس سوى مقدمة، تُطلعنا أهميتها على المدى الذي كان من المحتمل أن يتّخذ هذا الحوار، لو أنجِز تدبيجه. لا بل قد استرعي أفلاطون انتباها إلى أن خطاب اكرتيّس سيطول جداً. ولكنه يتوقف بالضبط في حين أشكت الرواية أن تبتديء، وهي قوام العنصر الرئيسي في ذاك الخطاب<sup>(١)</sup>. لأن كل ما تقدم من وصف البلاد والقوانين، لم يكن سوى تمهيد. ونحن نعرف من التّيمّس أنه كان على حوار اكرتيّس أن يشمل قصة الحرب بين الأثينيين والأطلنطيين، والكارثة التي عقبها. ويردد علينا اكرتيّس أن ما يعالج أفلاطون من موضوع، هو حرب نشبّت في عهد سحيق، حمت فيها أثينا الحضارة الهلينية، كما كان من شأنها أن تفعل أيضاً فيما بعد، وتحمي تلك الحضارة من سيطرة الفرس (٢٠٩).

فينقصنا إذن القسم الأساسي من الحوار. فهل كتبه أفلاطون ثم فقدناه؟ أو حال الموت دون أن ينجز الفيلسوف حوار اكرتيّس؟ أو عدل عن مشروع ثالثيته الكبير ليصنّف كتاب الشرائع؟ إن هذا الرأي الأخير هو المقبول عموماً

(١) ١١٣ b: «وَمَطْلَعَ كَهْدَا كَانَ عَنْدَهُ مَطْلَعَ خَطَابَ طَوِيل».»

فن عهد هرمان Hermann<sup>(٢)</sup>. فقد قيل إن خاتمة الحوار لم تؤلف فقطً. والبرهان على هذا القول، أنه لم يبلغنا ولا مقطع واحد منها، وأنه لم يذكرها ولا كاتب واحد، ولا اختار من تلك الخاتمة مقطعاً واستشهد به. فعليينا ربما أن نردد عن أفلاطون نفسه، ما نقله لنا التيمّس عن صوْلُنْ، وهو أن الأحداث لم تترك له متّسعاً وافياً من الوقت، ليسجل ما اتمنه عليه الكهان المصريون (٤٢١).

ولكن هذه الفرضية لا تخلو من بعض الصعوبة. فالكُرْتِيس في قسمه الذي بلغ إلينا، يوحى أن هذه العمل الفكري تام، وأنه دُرس درساً متقناً في تفاصيله. فليس إذاً عملاً تمثيلياً، ولا مسودة، ويصعب على المرء حتى أن يرى فيه عجلة أولى. فهل تصور أفلاطون العمل برمته، ولم ينجز منه سوى مطلعه؟ وهل عدل من بعد عن موضوعه الأول لأسباب نجهلها؟ ولكن كيف نعلم كل هذه الأمور، ونحن لا نعرف لا تاريخ فكر الفيلسوف، ولا أساليب شغله وإنما تجاه؟

هذا، ومطالعة الباب الثالث من كتاب الشرائع تدعوا إلى التفكير. فيبدو أنَّ المرء يجد في هذا النص شبه صدى لحوار أكرتيس. إذ إنَّ أفلاطون بعد أن يلخص قصة ملوك اليونان الأوائل الأسطورية، يروي بعبارات رائعة كفاح الاثنين ضدَّ المجتاهين الفرس. أما ما يتعلق بماضي أثينا الأبعد. فهو يردّد بنفس العبارات تقريباً ما سبق في حوار أكرتيس وحوار التيمّس، وهو أنَّ كوارث متعاقبة منعت روایات ما ثار أثينا القديمة من أن تبلغ إلينا، لأنَّ الطوفان لم يبقِ كلَّ مرة إلا جبليين أميين<sup>(٣)</sup>. لا يعني هذا أنَّ أفلاطون، بعد

Geschichte und System der Platonischen Philosophie, I, 1839 P. 514. Cf. EMunk: (٢)  
Dte naturliche Ordnung der Platonischen Schriften Berlin, 1857. 340, Bach.

(٣) كتاب الشرائع 3:677:b: «بعض الجبلين الرعاة». ثم 3:682:b: «وعل كل حال، يبدو أن نسياناً رهيباً قد أصابهم».

أن أقدم على عمل مخيب، وهو أن يروي لنا قصة الأثينيين المثالبة، عدل عن قصده الأول وعاد إلى هدف عادي، وهو أن يظهرهم على ما كانوا في الواقع؟ فقد فرض الفيلسوف على نفسه في التيمس، مهمة تفوق عقريته. ولذا نراه يعدل عنها في الشرائع، ويترك دون رجعة حوار اكرتيس وهِرُمُكْراتس وبما أننا أحراز في اقتراح الفرضيات، فلنجرب هذه الفرضية جهلا.

وسوف نتفحص على التوالي بعضاً من المسائل العويصة جداً، التي يشيرها حوار اكرتيس فنعالج الأنساب الأسطورية، ثم وصف أثينا والأطلنطي، ووصف طقوس الذبيحة والقسم، وأخيراً نتحدث عن مصادر اكرتيس.

## الفصل الثاني

### الأنساب الأسطورية

يختلف أصل الأثينيين عن أصل الأطلنطيين، فأولئك كلهم مواليد أرضهم، نشأوا من تربة موطنهم بالذات، في كنف أثنا و هيستس دونما ريب. ولكنهم لا ينتمون إلى إله أحصي في عداد الأجداد<sup>(١)</sup>.

وعلى عكس ذلك، فقد انحدر ملوك الأطلنطيين من إله البحر بُسِدون، ومن مائة بنت أحد مواليد الأرض. فملوك الأكلنتيس وحدهم أحرزوا ألقاب

---

(١) يسمى هنا البير رفو عن بعض أمور شهيرة أقرتها الأسطورة اليونانية. وهي أن الأرض هي الجدة الكبرى، وأن الآلهة طرآ هم أبناؤها، ما عدا آلة من الدرجة الثالثة أو الرابعة ولدهم الخواء وابنته دجنة الليل الحالك. فالآلهة الأولون العظام جميعهم، أبناء أورنوس وأبناء اخرونوس، هم وأباوهم وأمهاتهم أولاد الأرض. فإذا خرج الأثينيون من الأرض فقد صدروا عن مصدر كريم شريف وجيه، أصل كل شرف وكرم وجاه، وأنبل وأعرق محتد، لأنهم أخوة الآلهة العظام. أضاف إلى ذلك أن الآلهة والبشر أجمعين في اعتقادهم من أصل واحد. وأخيراً معروف أن إرختس أو إرختونيس هو ابن هيستس والأرض الجدة الكبرى. فالاثينيون، كسائر الشعوب اليونانية، قد انتما هم أيضاً إلى إله من الآلهة الكبار. راجع في هذا كله، كتاب الأسطورة اليونانية، للأب فؤاد بربارة، طبعة وزارة الثقافة، دمشق ١٩٦٦، الباب الأول، ف ١، ثم الباب الثاني ف ٤، ١٧.

شرف، بينما كان الأثينيون برمّتهم أبناء الأرض. والاعتقاد السائد هو أن الأثينيين قد ولدوا من تربة موطنهم نفسها. صحيح أن شعوباً كثيرة كانت تفاخر بأصلٍ كهذا. ولكنَّ الأثينيين كانوا يغالون بذلك المفاخرة، على ما يظهر. وفي زمن أفلاطون، ساد ذاك الاعتقاد عموماً، ونصوص كثيرة تتبناها بهذا الأمر<sup>(٢)</sup>.

## ١ - أصل الأثينيين:

إلا أنَّ قصَّةَ منشأ الأثينيين، على ما رواها حواراً كرتيس، لا تتفق، فيما يبدو، وأوسع الروايات رواجاً. ولا يعني قولنا أنَّ أفلاطون يدَّسَ «مواليد أرض» جدداً ومجهولين قبل عهده. ولكنه يختار بالضبط، في لائحة طويلة من الأبطال مواليد الأرض، أنساً يمكن سيرتهم الخيالية أن تتعلق بأسطورة الأطلنطيَّس دون تشويش كبير للتأليد.

فملوك أثينا الأربع الأوائل، المنكورون في الكرتيس، ككربس، وإرخثوس وإرخثونيس وإرسختون، هم من أبطال أهل الأرض، ومن أقدم من ذكرها في كتابات اليونان الأقدمين. وربما ذكرنا ككربس على ما أشار فلامفتس wilamowitz، باسم أحدى القبائل الأتيكية الأولى. ويعرف صاحب الأنسيَّة، في أثينا، بيت إرخثوس، حيث اعتادت أثناً أن تتردد. إذ يُحتمل أن يكون ذاك البيت من ذلك الحين هيكلًا مشتركاً للإلهة الأولمبية وللإله الأرضي<sup>(٣)</sup>.

ويسمى هِرُودُنْتُس إرخثوس «مولوداً من الأرض». وكذلك سُفُكليس، في رواية إيس، يقول عن الإرختيَّن إنهم «مواليد الأرض»<sup>(٤)</sup>. ويظن فلامفتس

(٢) السفستي ٢٤٧ c منيكسنس ٢٣٧ b ، الجمهورية ٣ : ٤١٥ d ، السياسي ٦ ٢٦٩ a.c ٢٧١

(٣) أنسية ٧ : ٨١، اليادة ٢ : ٥٤٧. راجع: G. Finsler, omer 1,2 Leipzig, 1913, p. 222.

(٤) ش ٢٠٢ من الارختيَّن «مواليد الأرض». راجع هروندتس ٨ : ٥٥.

Wilamowitz أن إرخثونيس هو ربما مرادف فقط لإرختفس<sup>(٥)</sup>. وعلى كل حال، يذكره بندرُس أيضاً بين «مواليد الأرض». ويمثله لنا إفريبيذس بمثابة إله من آلهة الأرض، مرتبط بها بعد نصف ارتباط، يموج على سطحها بعجه، وهو لايزال عجز زحاف من الزحافات<sup>(٦)</sup>. ويبدو إرسخثون أحد ثالث الآلهة الأربع، ولعله هاجر وهبط الأنكي، بعد إقامة في شليا. وشهادات مختلفة، أقدمها دون ريب شهادة هلنوكوس<sup>(٧)</sup>، تربط بين قصة «قالب التربة» وهيكل ذوتين الشّالي القديم. وتروي إحدى أساطيرهم، وقد نقلتها لنا شهادات هلنستية فقط، أن إرسخثون كان قد اقتلع، في ذوتين، إحدى الأشجار المقدسة المظلة هيكل نميتر. فتعقبه ثأر الإلهة ولحق به أخيراً، رغم ما تخيلت ابنه الساحرة ميسترا من الاعيب وحيل، دأبت في استنباطها لتدفع عن أبيها الأذى<sup>(٨)</sup>. ولكن إرسخثون بن كيكربس، وقد مات قبل والده، كان في زمن أفلاطون قد استوطن أثينا منذ عهد بعيد وتجنس بجنسيتها<sup>(٩)</sup>.

وعرفت تقاليدهم ملوكاً آخرين قدامي كثرين، تعاقبوا على عرش الأنكي. وذكرت من جملتهم اكرنؤوس وأمفكتين، وأثنين آخرين حملوا اسم بنذين، وإغبيوس وشفس. وقد اختار أفلاطون من بين «مواليد الأرض» أناساً تشابكت حكاياتهم، في عهد سحيق ولا شك، مع الأساطير المتعلقة ببسدُون وفارختفس قد قتل أبناء بسدون الثلاثة إيفمليس وإمارنس وفرفس. وهيكل فورفس في أثينا، يمثل عراك إرختفس وفورفس، مالك الكوربته وابن إله البحار والأنهار. وكان إرختفس نفسه فتك بamarنس وشدخه شدحاً مميتاً.

(٥) Aristoteles und Athen, 2, Berlin, 1893, p. 128.

(٦) اين، ش .٢٧٠

(٧) أثنيس ١٠ : ٤١٦ .a

(٨) كليم لس، نشيد لاكرام نميتر، ش ٣٠ وما يلي.

(٩) بفستيس ١ : ٢ : ٦ .

وإمَارِنُس هذا هو ابن إيفِلْبِيس، وأمير أهل الفُسيس، الذين كانوا يحاربون آنذاك الأثينيَّين<sup>(١٠)</sup>. وقد صرُع إيفِلْبِيس نفسه، ابن بسدون وآخرُنَا، وتُجندل قتيلًاً أمام إرخُفُس.

وبعد ذلك قاربوا أيضًا بين أسطورة إرخُثُون وأسطورة بسدون، فيبدو إذن أنَّ أفلاطون قد اختار ملوكاً أوائل لأنثينا، الأبطال الذين صارعوا أبناء الإله حامي الأطلنطيَّس. وأولئك الملوك طرَا أبطال نبتوا من تربتهم، أبطال ولدتهم أرضهم. وهم يمثلون نظام اليابسة مقابل سيادة البحار، وقدرة التربة المغذية على الانجاب، تجاه نزوات الآلهة الفوضويَّة. فالاثينيون، على عكس أعدائهم، مرتبطون بالأرض التي تحملهم، ومتحدون بها بوتاق لا يحلّ عراه بلَى.

هذا، وبُعْنَى أفلاطون جده المستطاع باحترام التقاليد. فهو يقول إنَّ الأبطال الذين يأتي على ذكرهم قد سبقوه عهد شِفس. وهذا كان الاعتقاد السائد، وقد نقله عن السلف أصحاب الأنساب اليونانية. ورَحَّامة بارس تذكر ارخُثُونِيس وإرخُفُس قبل شِفس<sup>(١١)</sup>. أمَّا الكارثة التي مُحِقَّت الأطلنطيَّس فقد وقعت بعد طوفان ذُفَكَلِين. وزعم المؤرخون الأقدمون أنَّ ذاك الطوفان قد وقع على عهد أكْرَنَووس أو كِيرْبُس أو مُفَكَّثِين<sup>(١٢)</sup>.

## ٢ - أصل الأطلنطيَّين:

أمَّا في ما يتعلَّق بأنساب ملوك الأطلنطيَّس، فقد كان لأفلاطون حرية أوفر. ومع ذلك، فقد اجتهد هنا أيضًا أن لا يجازف مجازفات تهول قراءه.

(١٠) بفسنيس، ١: ٥، ٢: ٢٨، ١: ٥.

(١١) رَحَّامة بارس، العبارة ٤ وشكل اسم إرخُفُس، بدل إرخُفُس يوجد وحده في رخام بارس، ويعثر عليه هو نفسه في مخطوط فيينا ٥٥.

Jacoby, Das marmor Parium, Berlin, 1904, p. 136 et sv. (١٢)

فأمة ملوك الأطلنطيـس تتحدر من اقتران بـسذون بـامرأة مائـة، هي أـكلـتو بـنت أـفيـنـر وـلفـكـيـبيـ، مـولـودـيـ الجـزـيرـةـ الـأـوـلـيـنـ. وأـنجـبـ هـذـانـ المـولـودـانـ الـأـوـلـانـ عـشـرـةـ ذـكـورـ. وـلـدـواـ توـاـئـمـ اـثـتـيـنـ عـلـىـ خـمـسـ وـلـادـاتـ. وـهـمـ أـطـلاـسـ وـأـيـفـلـمـسـ أـوـ غـاذـرـسـ، أـمـفـيرـسـ وـأـفـيمـنـ، أـمـنـيـسـ وـأـفـتوـخـثـسـ، إـلـاـسـسـ وـمـيـسـترـ، وـأـخـيـراـ أـرـئـيـسـ وـذـيـرـيـسـ. وقد يـعـجـبـ الـمـرـءـ مـنـ اـنـحـجـابـ النـسـاءـ اـنـحـجـابـاـ تـامـاـ عـنـ تـلـكـ السـلـالـاتـ الـمـلـكـيـةـ. وهذاـ الإـهـمـالـ الغـرـيـبـ لـاـ يـلـيـهـ أـيـ تعـلـيـلـ. أـمـاـ أـسـمـاءـ الـمـلـوـكـ بـالـذـاتـ، فقدـ اـسـتـمـدـ أـفـلـاطـوـنـ بـعـضـهاـ مـنـ القـصـائـدـ الـهـوـمـرـيـةـ دونـ أـيـةـ صـلـةـ بـيـنـ حـامـلـيـهاـ وـشـخـصـيـاتـ الـيـادـةـ هـوـمـرـسـ. فـاـلـيـادـةـ تـعـرـفـ اـفـيـمـنـ وـأـيـفـلـمـسـ، اـبـنـيـ اـنـمـيـتـسـ وـالـكـسـتـيـسـ. وـتـعـرـفـ أـيـضاـ مـيـسـتـرـ نـجـلـ اـبـرـيـمـسـ<sup>(١)</sup>. وـافـيـنـرـ بنـ لـيـوـكـرـتـسـ، يـبـرـزـ فـيـ الـأـذـيـسـيـةـ، حـيـثـ يـقـضـيـ عـلـيـهـ تـلـيـتـخـسـ<sup>(٢)</sup>. ثـمـ أـنـ بـفـسـنـيـسـ يـذـكـرـ «ـمـوـلـودـ أـرـضـ»ـ اـسـمـهـ اـيـفـلـمـسـ وـهـوـ أـوـلـ مـلـكـ تـوـلـىـ عـرـشـ بـاـتـرـهـ<sup>(٣)</sup>. وـلـكـنـ مـلـكـيـنـ عـلـىـ الـأـقـلـ، مـنـ مـلـوـكـ الـأـطـلـنـتـيـسـ يـحـمـلـانـ اـسـمـاـ لـمـ يـعـرـفـ لـهـ مـثـيلـ عـنـهـمـ. فـلـاـ نـعـثـرـ فـيـ أـيـ مـصـنـفـ عـلـىـ اـسـمـ اـرـئـيـسـ، مـعـ أـنـ كـلـ مـخـطـوـطـاتـ اـكـرـتـيـسـ تـثـبـتـهـ<sup>(٤)</sup>. وـلـقـبـ ذـيـرـيـسـ لـاـ يـظـهـرـ إـلـاـ فـيـ نـصـوـصـ مـتـأـخـرـةـ جـداـ عـنـ نـصـوـصـ حـوـارـنـاـ، عـنـ هـرـاـكـلـتـسـ الـمـزـيـفـ مـثـلـاـ، الـذـيـ يـنـعـتـ بـهـ الـهـسـبـرـيـذـهـ<sup>(٥)</sup>.

أـمـاـ أـطـلاـسـ، أـوـلـ مـلـكـ مـنـ مـلـوـكـ الـأـطـلـنـتـيـسـ، فـلـهـ وـحـدهـ شـخـصـيـةـ أـسـطـوـرـيـةـ وـاضـحةـ الـمـعـالـمـ إـلـاـ أـنـ اـطـلاـسـ اـكـرـتـيـسـ لـاـ يـمـتـ بـأـيـةـ صـلـةـ إـلـىـ

٢ - (١) اـفـيـمـنـ، الـيـادـةـ ٢: ٧٣٦ - ٥: ٧٩ - ٧: ١٦٧ - ٨: ٢٦٥ - ١١: ٢٧٥، اـيـفـلـمـسـ، ٢:

٧١١ . ٣٧٥: ٢٤ . ٨٦٣ - ٢٣، مـيـسـتـرـ، ٢٤: ٢٤ .

(٢) الـأـذـيـسـيـةـ، ٢: ٢٤٢ - ٢٢: ٢٩٤ .

(٣) ٧: ١٨: ١٢ .

(٤) لـاـ يـعـرـفـ بـفـسـنـيـسـ سـوـىـ أـرـيـفـسـ بـنـ اـكـلـيـمـسـ، ٩: ٣٧ .

(٥) هـرـاـكـلـتـسـ الـمـزـيـفـ، طـبـعـةـ فـيـسـتاـ، صـ ٨٠، ١١ .

أطلس الأدُّسية أو «مولد الآلهة» لهسيُّنْس. وكيف غادر اطلس، الإله اليوناني بلاد أرْكَنْيا، حيث كانت ذراعاه تنسد قبة السماء، لينأى بلا انقطاع نحو الغرب باتجاه عَمَد هِرقلِيس، ويغدو في آخر المطاف حارس تلك الأعمدة التي تدعم قنطرة السماء، إنها قصة رواها لنا فلامفُّتْس في شيء من الفن، يجعلها قريبة جداً إلى الواقع<sup>(٦)</sup>.

غير أن ابن الطيطان يابِّتس من الأقیانسیة اکلمینی لم يعد في حوار أکرتیس سوى الملك اطلس، أول عاھل على عرش الأطلنطيـس. ولا شيء في الحوار يذکر بمهمته الأولى كلما عينها هِسیُّنْس<sup>(٧)</sup>. فهل اختار أفلاطون تلك الأسماء عفوياً وعراضاً، كما قد يغرس المرء بنفسه ويعتقد؟ وهل اكتفى بأن يقلب صفحات الأناشيد الهوميرية، كما ينقب روائي معاصر عن أسماء أبطاله في دليل ما، رغبة من الفيلسوف بأن ينسق في حواره سلالة خيالية، وأن يجاري، ومن يدري، استنباطات سابقيه؟

إن عدة اتفاقات غريبة تمنعنا عن افتراض من هذا النوع. اذ قارب هسیُّنْس من ذي قبل بين حکایة الہسپریدة - واسم ذیپریس يردنا إليها - وبين اسطورة اطلس<sup>(٨)</sup>. واپفملُس، يقول لنا أفلاطون، يحمل أيضاً اسم غازِرُس. واسمه يطلق على المقاطعة كلها التي حلّ فيها، فتدعى المقاطعة الغذیرية. والحال أن ابلینس العتیق وسلیُّنْس سوف يکلّمانا، بعد ذلك بكثیر، عن مدينة افریقیة تدعى غَذیر أو غَذیر. واسمها يشير في اللغة الفینیقیة إلى مكان محسن بأسوار<sup>(٩)</sup>. وفي أواخر القرن الثالث للمسیح أو مطلع الرابع يذكر

(٦) الأدُّسية، ١: ٦٢ . Wilamowitz, Euripides Heracles 2, p. 130 Homerische. Untersuchungen p. 23, cf. G. Fiinsler. Homer. 1,2, p.3.

(٧) مولد الآلهة لهسيُّنْس، ش ٥١٧ - ٥١٩ والشهادات في طبعة ارزاخ، ٢ ص ٧٣ .

(٨) مولد الآلهة الہسپریدس، ش ٥١٧ .

(٩) هسیخیس: «يدعوا الفینیقیون غازِرا الأمکنة المحوّطة بأسوار».

أَفْيِينُس الشاعر اللاتيني قلعة في شمال افريقيا اسمها غَدَير<sup>(١)</sup>. فلا نتسرع إذن بافراط لنؤك أن اختيار أسماء الملوك الأطلنطيين اعتباطي صرف. فبقدر ما تتعمق في درس مؤلفات أَفلاطون، بذلك القدر نستشف فيها، حتى في التفاصيل نوايا ومقاصد خفية.

---

De ora maritime, vers 266, "Nam Punicorum lingua conscriptum locum Gaddir (١) vocabat". (Poetae latini minores, Wernsdorf p. 436).

يقول هذا الشاعر اللاتيني في قصيده «الساحل»: «لأن لغة финيقيين تدعوا (غَدَير) مكاناً محسناً».

## الفصل الثالث

### وصف أثينا ووصف الأطلنطيسي

١ - أثينا :

إنَّ وصف الأنكى القديمة المقتضب يشمل في آن واحد معلومات تتعلق بموقع الأمكنة وطبيعة البلاد، وملخصاً عن النظام الاجتماعي الأول.

١ - فمن الوجهة الأولى، أي من وجهة موقع الأمكنة وطبيعة البلاد إنَّ أبرز حدث قبل الطوفان، هو وجود طبقة كثيفة من التربة الصالحة للزراعة على سطح أرض الأنكى، حيث لا نرى اليوم سوى صخور جرداً. فبدل الجبال الحالية وأردافها المنحدرة عمودياً، وبدل جرود فلُّس الحجرة، تراكمت في القديم رواب تموج بسفوحها اللطيفة الانحدار، وأجامها الكثيفة ومراعيها الخصبة. وقد فاضت عيون متدفقة في كلَّ مكان، من أرض نضبت مياهها الآن وقحت.

ويدلّ أفلاطون على ذلك بتفسير مستغرب لأحداث معاصرة. فالحركة التي جرفت بها أمطار الطوفان إلى البحر التُّرب الزراعية، تلاحظ بعد في الجزر الصغرى، إذ أنَّ صخور سواحلها الناشرة تغوص في اليم ب بصورة شبه عمودية. وكذلك الجسور الخشبية الثقيلة، (الداعمة عوارض سقف الرُّدهات) في الخرائب القديمة، ثبتت هي أيضاً وجود الغابات في القدم. وفي الواقع ابتدأ

تجريد البلاد من غاباتها منذ أقدم العصور، وعرى في بطء قم جبال إيتا وبيلين وهلكون وبارنس من حلاتها المختلطة الخضراء. وقد لاحظ أفلاطون تلك الأحداث، ونسبها إلى كارثة من كوارث الطبيعة، في حين أنَّ يد الإنسان هي التي دمرت دونما ريب الآجام والغابات، وأنضبت ينابيع المياه.

وعلى كلّ، فالأتكي القديمة كانت أرحب وأوسع مما بقيت عليه. فقد امتدت نحو الجنوب إلى حدود بربازح كورنثس. ومقاطعة ميغرا كانت لاحقة بها. وبلغت نحو الشمال خط كثرون وبارنس وجبال فلفس مع الصرود المنحدرة إلى نهر آسيس، واتصلت بمدينة أوربس على قناة إيفيا (de ١١١). فقد كانت آنذاك تمتد إلى مقاطعتي فيتيا وميغرا القائمتين على عهد الفيلسوف. ومع ذلك كلّه، فهي دولة صغيرة، ولو بدا لنا من أفلاطون أنه يشيد بعظمتها.

والمدينة وقلعتها أيضاً كانتا أكبر مما عليه في أيامنا. فالأكرُوبُلس في العهود التاريخية لم يبق منها سوى الراية التي انتصب فوقها هيكل البرمنتون. أما الأكرُوبُلس الأولى فقد انحدرت جنوباً وشرقاً إلى نهر الإلسوس، وقد شملت أكمة ابنكس وتلة لكتفوس نفسها. ومن أكمة ابنكس إلى هضبة لكتفوس كيلومتران ونصف على خط مستقيم. أما الأكرُوبُلس التاريخية فقياسها من الغرب إلى الشرق لا يبلغ إلا ثلث مئة وخمسين متراً. وقد كان يحيط المدينة والأكرُوبُلس في القدم سور واحد<sup>(١)</sup>. والأخبات الفاصلة بين الهضاب الحالية لم تكن قد اطمأنت بعد. وتنفجر على الأكرُوبُلس بالذات ينبوع فياض، هو ربما معين إكلبيسِدرا الجاري إلى الآن، في أسفل المنحدر الغربي. ولم يبق من ذلك الينبوع سوى مغاياض شحيحة، انتظمت بشكل مستدير كعيون كليرُوني ونبع البنكس. والأثينيون في أيام القيظ يتهاfون على تلك الجداول والغدران.

---

١ - (١) أرستقانس، لستراتا، ش ٩١٣.

في وسط الأكروبلس، وهي ربوة المدينة، انتصب هيكل أكرموا فيه هيفنستس وأثنا. ويبدو أن العابدين قد اتحدا في الواقع منذ أعرق الأزمان. وهذا ما يثبته لنا لقب أثنا الهفستي<sup>(٢)</sup>. وقراء أكريتيس كانوا يتصورون حالاً الهفستين، معبد أثنا وهيفنستس<sup>(٣)</sup>، القائم في حي الفخار قرب السوق الكبيرة، إلى الشمال الغربي من الأكروبلس الحالية.

٢ - ونظام أثينا القديمة السياسي، مماثل كل المماثلة في الكريتيس، للنظام الذي أشار إليه التيمئس من قبل. وأساس ذلك عزل الطبقات عزلاً تماماً الواحدة عن الأخرى. فأصحاب الصناعات وال فلاحون يقطنون البقعة المحيطة بالأكروبلس. والمحاربون يسكنون الأكروبلس نفسها حول الهيكل (١٢٢ d)، وقد قامت منازلهم على المنحدر المتجه إلى الشمال. واحتلت المنحدرات الجنوبيّة حدائق وملاعب ومطاعم<sup>(٤)</sup>. وتشترك النساء في الخدمة الحرية. وعدد المحاربين يلبي على الدوام عشرين ألفاً<sup>(٥)</sup>.

## ٢ - الأطلنطيّس

إن الأطلنطيّس هذه، قسمة بُسدون ونصيبه، هي حسب معطيات التيمئس جزيرة كبرى تحوق بها جزر أخرى. وتعدل مساحتها مساحة آسيا ولibia مجتمعتين. ولا يفينا أكريتيس أكثر من التيمئس عن موقعها بالضبط. ولكنه يصفها في أدق تفاصيلها.

(٢) هسيخيس، في مادة هفستيا.

(٣) بفسنيس ١ : ١٤ .

(٤) راجع كتاب الجمهورية ٣ : ٤١٦ b و ٤١٧ a.

(٥) راجع الجمهورية ٥ : ٤٥٢ a ٤٦٦ c. إن هذا العدد لا يتفق والعدد الذي يشير إليه الباب الخامس من كتاب الشرائع.

١ - إِلَيْكَ أَوْلًا وصف العاصمة. حول الراية التي عقد عليها قرانه بالبشرية أكلُتو Cloto شيد بُسُدُون مجموعة من الوصائد المتداخلة المستديرة. وكل وصيدة تتالف من رصيف فسيح يحده خندق واسع عميق. والجزيرة الداخلية المتوسطة، أي قمة الأكمّة التي اعتلاها هيكل بُسُدُون، لها قطر طوله خمسة أستاذِياً أي ٨٨٨ مترًا<sup>(١)</sup>. وتحيط بها قناة عرضها أستاذِين أي مئة وسبعة وسبعين متراً، وستون سنتيمتراً. وتحوط الجزيرة الداخلية وقناتها، وصيدة أولى مستديرة عرضها أستاذين مضاعف، أي ٣٥٥ متراً وعشرون سنتيمتراً. ويحده بهذه الوصيدة خندق ثان له نفس العرض. هناك أخيراً رصيف ضخم ثان وقناة ثالثة، عرض كل منهما ثلاثة أستاذِياً ، أي ٥٣٢ متراً وثمانون سنتيمتراً. وهذا الخندق الأخير يبعد عن البحر خمسين أستاذِياً، أي ٨٨٠ متراً.

ذلك هو عمل الإله. وقد كمله ملوك الأطلنطيّس بأشغال جباره. فقد أقاموا اتصالاً بين الخندق المستدير الخارجي والبحر، بواسطة ترعة مستقيمة، طولها خمسون أستاذِياً، وعرضها ثلات أبْلَثْرات أي ٨٨ سنتيمتراً وثمانون سنتيمتراً، وعمقها مئة قدم أي ٢٩ متراً وستون سنتيمتراً. وقد شادوا جسراً ضخماً، عرضه أبْلَثْرٌ أي مئة قدم، فوق الخندق والأرصفة، ليصل الأكمّة الملكية بباقي بقاع الأطلنطيّس. وتتكلل الأرصفة، وتحمي سكنى الإله، أسوار هائلة عزّرتها الأبراج وغشّتها الصفائح المعدنية. وقد اقتلعوا الصخور لبناء الأسوار من الجزيرة الداخلية أي من الأكمّة الملكية، ومن الأرصفة. والمقالع

(١) لم نردف القياسات بما يوازيها من الأمتار إلا ليكون القارئ لنفسه فكرة تقريبية عن مدى اتساع العاصمة. راجع H. Nissen Griechische und Romische metrologie, dans 1. Muller, Handbuch 1. 2, Munchen, 1892, p. 835. وكلمة أستاذين اليونانية جمعها عندهم أستاذياً. وقد أثبتتنا اللفظين هنا.

التي استُخرجت منها الصخور تحولت إلى مرافئ في بطن الأرض، تأوي إليها المراكب. وقد حفروا في الأرصفة ممرات مسقوفة، تعبر فيها السفن لتجاوز من خندق إلى آخر. أخيراً حول الخندق أو القناة الخارجية المستديرة خطوا رصيفاً جديداً، يبعد عن القناة خمسين أستادياً ويبلغ شاطئ البحر. وبين ذاك الرصيف والخندق المستدير الخارجي، تمتد المدينة ببيوتها المتراسنة بعضها إلى جوار بعض. فالخنادق المستديرة أو القنوات، تؤلف ثلاثة مرافئ، تأوي إليها المراكب القادمة من كل البلدان. وهي ليلاً نهار تعج بجمهور من الناس، انصرفوا إلى أشغالهم وملؤوها صخباً (١١٧ e).

ويشاهد المرء في الجزيرة المتوسطة، هيكل بُسُدون واكتُو وقصر الملوك المنيف (١١٦ e). وفي وسط الجزيرة يشرف الهيكل، وطوله استادين أي مئة وسبعين متراً، وستون سنتمراً، وعرضه ثلاثة إبلثرات أي ثمانية وثمانون متراً وستون سنتمراً، يشرف ذلك الهيكل بجدرانه المتائلة ذات الثراء البربرى. وقصر العاهل يضاهي الهيكل رونقاً وبهاء، وقد أحاطت به معاقل الحرس الملكي. واحتل أكبر جزيرة مستديرة كالأسوار، أي الجزيرة الخارجية، ميدان سبق شاسع استدار معها وشغلها من جنباتها. وهناك نبعان لا ينضبان أحدهما مأوه باردة والثاني مأوه ساخنة، يتفرجان في الجزيرة الصغرى المتوسطة، ويمدان الحمامات العمومية المختلفة بمياههما، كما يؤتيان أجمة بُسُدون الرطوبة الناعمة. وتتدفق تلك المياه إلى الوصليدة الخارجية في جهاز علمي من القنوات.

أما تكوين باقي الجزيرة الطبيعي فلا يقل عجباً عنا سبق. إذ يحده بكل الأطلن提س سلسلة من الجبال، ما عدا جهة واحدة، هي الجهة الجنوبية حيث قامت المدينة. وبين تلك الجبال يمتد سهل مستطيل، يتوجه نحو الجنوب. ويبلغ طوله ثلاثة آلاف أستادياً، أي ٥٣٢ كم، و ٨٠٠ م. وعرضه ألفين، أي ٣٥٩

كلم و ٢٠٠ م. وتحيط بذلك السهل ترعة، عمقها البالغ أي ٢٩ متراً وستون، وعرضها استاذين أي ١٧٧ متراً وستون. وهذه الترعة تكتف السهل برّمته، ما خلا جهة المدينة، إذ تتحرر مياها في البحر من جانبي المدينة. ويتفرع عن تلك الترعة ثلاثة قنوات متوازية عمودية بالنظر إلى سفوح الجبال، تؤمن رى السهل كله. ولتلك القنوات روافد منحرفة تعرج على المدينة، لتحمل إلى أهلها المواطنين مباشرة حاصلات المناطق الجبلية.

مساحة السهل بجملتها تعادل إذن ستة ملايين استاذيا، أي ١٩١٢٨١ كم. مربعاً. وقد قسمت إلى ستين ألف ولاية. مساحة كل عشرة استاذيا في عشرة، أي أكثر من ثلاثة كلم مربعة بقليل. وخلف الترعة المحيطة بالسهل، وبالبالغ طولها عشرة آلاف استاذيا، تمتد المنطقة الجبلية، وقد قسمت هي أيضاً إلى ولايات لا تُحصى، واستواعت عدداً غيراً من السكان.

٢ - إن نظام الأطلنطي الاجتماعي هو حربي صرف. والولاية قبل كل شيء هي مفرزة عسكرية. وجملة الولايات الستين ألفاً المنتشرة في السهل، تقدم الدولة عشرة آلاف مركبة حربية، ومتين وأربعين ألف حصن، و مليوناً ومائتي ألف محارب: بنسبة عشرين من كل ولاية، ومتين وأربعين ألف نوتي، لألف ومائتي سفينة تقل مائتي بحار. ومجموع الولايات يؤلف عشر مقاطعات يخضع كل منها لأحد الملوك العشرة، (١١٩) (٣).

ثم يرسم لنا أفالاطون لوحة رائعة عن الثروات المتنوعة جداً، التي اكتظت بها جزيرة الأطلنطي. أوّلاً الثروات المعدنية. فقد حوت الجزيرة أصنافاً مختلفة من الحجارة الصالحة جداً لكل ضرب من البناء. وتتوافر فيها المعادن الثمينة من ذهب وفضة ونحاس جبلي، ذاك المعدن الذي لا يعرف منه الآن سوى الاسم، (١١٤، ١١٦، ١١٩، ٣) فأيّة مادة يدل عليها هذا الاسم الخفي المعروف دون ريب قبل عهد أفالاطون؟ إن صاحب القصيدة

المدعوة مجاناً، والمعزوة إلى هسيوس، يكلمنا عن ران من ذاك المعدن المجهول، نحاس الجبل<sup>(١)</sup>. وأرسطو يذكر الكلمة، في مقطع من التحليلات الثانية، دون أن يعرفها<sup>(٢)</sup>. وبعد ذلك بزمان يذكر كتاب العجائب المنحول والمعزو إلى أرسطو، مناجم نحاس جبلي في فينس من أعمال أركذيا على مقربة من مكيني<sup>(٣)</sup>. وفُلُبونس في تفسيره كتاب التحليلات يقول: إن نحاس الجبل هو واحد والنحاس الأصفر، المخلوط بالتوتيا. ويسلك المسلك نفسه أصحاب كتب الكيمياء<sup>(٤)</sup> القديمة. ولكن نحاس الجبال المذكور في الكرتيسيس ليس معدناً مركباً. إنه معدن بسيط لا يشبه النحاس الأصفر إذ له التماع كالتماء النار<sup>(٥)</sup> فهل اختفى ذاك المعدن، أو غداً مجهولاً في أيامنا؟ أو عن على بال أفلاطون، كي يضلّ القارئ، أن يستعمل كلمة مائوسة في عهده بمعنى غير معناها؟ نحن نجهل حقاً هذا الأمر، ولا ريب أننا سوف نجهله دائماً.

ولا نقل ثروة الأطلنطيis الزراعية عن ثروتها المعدنية. وأفلاطون يعدد بارتياح ما توفر الأرض لسكانها من مختلف أنواع الشمار. وهو يدلّ عليها باستعارات يصعب على المرء أن يُعيّن لها أنواعاً محددة. فهل يتكلّم أفلاطون عن الزيتون والرمان والليمون، وهي ثمار معروفة، إن لم يكن في اليونان، فعلى الأقل في العالم الهليني؟ هذا ما يمكن المرء أن يخمنه. أو يتكلّم

(١) الجن ش ١٢٢: ران من نحاس الجبال اللامع.

(٢) التحليلات الثانية ٧: ٩٢ . b . ٢٢ .

(٣) ٥٨ : ٨٣٤ b : ٢٥ «وفي فينس معدن تدعى نحاس الجبال» راجع هرونتس ٦:- ٧٤

(٤) لبلرتلو Berthlot، الكيمياء في الأجيال الوسطى، المجلد الأول، ١٨٩٣، ص ٦: ٦:- ٧٤

(٥) ١١٦ c: «وله التمتع النار».

الفيلسوف عن ثمار ليست من حاصلات اليونان، كجوز الهند والخروب والتمر؟ لا بدّ هنا أيضًا من الاعتراف بجهلنا (١١٥ b).

وحيوانات الأطلنطيس تشمل الحيوانات الداجنة والأبدة المعروفة في بلاد الإغريق. وينظر أفلاطون منها خصوصاً الفيل «أكبر الحيوان نهماً».

## الفصل الرابع

### شَعَائِرُ الذَّبِيْحَةِ وَالْقَسْمُ

إِنَّ أَغْرِبَ قَسْمَ رِبَّا مِنَ الْكُرْتِيْسِ، يَصِفُ لَنَا مَا يَتَّبِعُهُ مُلُوكُ الْأَطْلَانْتِيْسِ  
الْكَهْنَةُ مِنْ شَعَائِرٍ، عِنْدَمَا يُقْسِمُونَ بَانِ يَمْلُكُوْنَ بِالْعَدْلِ، وَعِنْدَمَا يَقْضُوْنَ فِي أَمْرٍ  
فِرْدٍ مِنْ أَفْرَادِهِمُ الْعَشْرَةِ إِذَا اجْتَرَحَ جَرِيمَةً مَا.

#### ١ - شَعَائِرُ الذَّبِيْحَةِ

فَكُلُّ خَمْسٍ أَوْ سَتَّ سَنِينَ، يَلْتَئِمُ الْمُلُوكُ الْعَشْرَةُ فِي مَعْبُودِ الإِلَهِ لِهَذِهِ  
الْغَالِيَةِ. وَيُطْلَقُونَ فِي حِمَى هِيكَلِ بُسَدِّوْنَ جَمْلَةً مِنَ التَّهْرَانِ الْوَحْشِيَّةِ. فَيَتَسَلَّحُ  
الْمُلُوكُ وَحْدَهُمْ بِمَزَارِيقِ وَحْبَائِلِهِ، وَيَخْتَارُونَ ضَحْيَتِهِمْ وَيَطْبَقُونَ عَلَيْهَا فِي  
زاوِيَّةِ، وَبَعْدَ أَحْكَامِ رِبْطَهَا يَذْبَحُونَهَا عَلَى نُصُبٍ مِنْ نَحْاسِ الْجَبَالِ.

أَمَّا وَصَفَ رَتْبَةَ الذَّبِيْحَةِ، فَفِي غَايَةِ الدَّقَّةِ الْمَهْنِيَّةِ. إِذَا يَعْدُ إِلَى الْمَفَرَدَاتِ  
الْمُسْتَعْمِلَةِ لِلَّدَلَلَةِ عَلَى ذَبْحِ الْأَضَاحِيِّ، الْمُفْرُوزَةِ لِلَّاهِلَةِ أَبْنَاءِ الْأَرْضِ<sup>(١)</sup>. وَلَا  
يُعْقَلُ الْوَصْفُ شَيْئًا: فَالسَّاعَةُ الْمُعَيْنَةُ، سَاعَةُ الْأَصْبَيلُ عِنْدَ إِرْخَاءِ اللَّيْلِ سَدُولَهُ،  
هِيَ السَّاعَةُ الْمَلَائِمَةُ لِاستِدَعَاءِ قَوْيِ الْجَحِيمِ. وَبَعْدَ انجَازِ الذَّبِيْحَةِ وَاهْرَاقِ  
الدَّمَاءِ؛ يَطْهَرُونَ جَزْعَ الْعَمْدَةِ الَّذِي تَذْبَحُ عَلَيْهِ الضَّحْيَةُ وَتُحْرَقُ بِقَابِيَّاهَا مُحرَقَةً

١ - (١) ١١٩ c «كَانُوا يَذْبَحُونَ» a ١٢٠ «يَقْسِمُونَ وَيَحْرُقُونَ مُحرَقَةً كَامِلَةً».

كاملة دونما ريب. وفي المأدبة الطقسيّة التي تَعْقِبُ التقدمة، لا يأكلون من بقايا الثور المضحى<sup>(٢)</sup>. والكلام هنا عن طقس من طقوس الذبح المتّبعة منذآلاف السنين، نظير الطقس الذي يذكره هِرونُتس (١١: ٢).

غير أن تفاصيل مختلفة من الرتبة الطقسيّة تطلعنا إطلاعاً أدق على طبيعة الذبيحة المقدمة لِبُسْدُون. فأوّلًا ليست تلك الذبيحة محرقه من النمط المأثور. إذ يبدو بصورة شبه أكيدة أن ملوك الأطلانتيس يذبحون على هذا الوجه الإله نفسه في شكل من الأشكال التي يجب أن يتقمّصه. فبُسْدُون يدعى مراراً الثور، والخائر، والدايّة ذات القرون الملتوية<sup>(٣)</sup>. فعندما يشرب أولئك الملوك من دماء الثور يتهيأ لهم أنهم يغدون والإله وحدة ذاتية، ذاك الإله الذي ضحّوه في صورته ومثاله. وعندما يرشّون وينضحون بجُلط الدم أو علقه، فهم يمارسون طقس التطهير المأثور<sup>(٤)</sup>. وثانياً، إن دم الثور هو الذي يُستعمل لختم وتأييد ما يُبرّز الملوك من إيمان.

### شعائر القسم :

وليس ذلك القسم قسماً عادياً، يشبه الإيمان التي يقسمها أفلاطون، على غرار مواطنيه، ويطيب له ولهم أن يرددوها في كل ساحة من حياتهم<sup>(٥)</sup>. إذ

(٢) راجع P. Stengel, Die griechischen Sakralaltertumer (I. Muller, Handbuch der Kl. Alterums- Wirs. V, 3, 2, 1898. p. 57) J. – E Harrisson: Prolegomena 2, 1908, p. 61 et sv.; Critias 120 a b.

(٣) راجع لهسيديس، أنسودته المنحولة «المجن» ش ١٠٤ . - وقد كانوا يكرمون بُسْدُون بذبائح ثيران سود، الألياذة ٢٠:٤٠٣، والأدنسية ٣:٥.

(٤) يستعمل أفلاطون الكلمة Thromvos أي حاملات تقادم الموتى، ش ٥٣٣، ٥٤٦، ثم الأفمنيدس أي الرحيمات وهن إلهات الانتقام، ش ١٨٤: جلط... الدم المسفوّك.

(٥) راجع كتاب الشرائع ١٠: ٩٠٨ و ١١٧: ٩٤٨ و ١٢: ٩٤٩، b.

إن «الشرب من دم الثور» هو في الدين الإغريقي القديم، من اعرق وأرهب تحكيم الآلهة في قضايا البشر. فمن أقدم على شرب وهو حانت في دينه وضميره، يتعرض لأن يموت فوراً، كما حدث لبسمنتس المجرم بجريمة دس الدسائس على كمبيس<sup>(١)</sup>. أما من اجتاز المحنـة بنجاح وسلام، فهو مسلح لأنـشـق الصعاب. لا بل ربما استطاع أن يجتاز دون أذى مياه نهر الجحيم.

وبقية الشعائر تفوق أيضاً ما سبق خفاء وريبة وسرية. فبعد شرب الدم، وتقديس الكؤوس التي سُكِّب فيها، يجلس الملوك عند هبوط الظلام، على رماد الذبيحة، وقد اطفأوا الأنوار كلها. وعلى هذا النحو، في ظلمة دامسة، يقضون ويصدرون الأحكام. وعند انبلاج الصباح، يسجلون نصتها حفرأً على صفائح من نحاس الجبال. وقد ارتدوا لخدمتهم هذه ملابس فاخرة، مشربة زرقة رصاصية، كأنها أثواب الأفاعي، أو مياه اليم العميقه الشفافة، أو سحب سماء عاصفة، أو ثياب حداد اتشحت بها ثيتس<sup>(٧)</sup>. ألوان الملابس الملكية إذن لون الحداد؟ أم هو بالأحرى لون إلهات النعمة، وإلهات المصائر، والآلهة الجحيم، عندما تصعد إلى النور وضوء النهار؟ فاللوحات أنفسها، التي ينقش الملوك عليها أحكامهم، توحى إلى الخيال صورة طقس من طقوس الموت.

(۶) هروذتس ۳؛ ۱۵ -

(٧) التيمس ٦٨، والألياذة ٢٤: ٣٤.

## الفصل الخامس

### مشكلة مصادر الكريتيس

في سياق الحديث، أبدى عرضنا بعض المعطيات الواقعية التي اعتمد عليها أفلاطون ليولف روايته. ولكننا لا نستطيع أن نجد من تلك المعطيات إلا عدداً زهيداً، إذ قد ثافت أغلب الوثائق القادرة أن تفيدنا. وما هو أكيد ثابت أنَّ أفلاطون قد رمى في كلِّ أمرٍ إلى حدٍ أقصى من مماثلة الحقيقة.

فإن دار الكلام على قصة أثينا، فما يشير إليه أفلاطون من أحداث، لم يحو قطَّ ما من شأنه أن يثير دهشة معاصريه. ففي زمانهم، بعدت الاتكي جداً عن أن تكون على ما هي عليه الآن من وحشة وإفقار. فقد كان جبل الكثرون، وهذا ما ننتبه من فاكحةِ افرييذس، ظليلاً تكسوه غبات الصنوبر والسنديان<sup>(١)</sup>، وتغطيه مروج خضراء سقتها العيون الفياضة. ولم ينقطع قطَّ فعل القوى البركانية عن الظهور في الاتكي بين الفينة والفينية، بتنوء تلال أو انخساف تربة أو اشراق صخور، كانخساف التربة الذي حفر وادي تمبي في عهد التاريخ، دون أن يكون ذلك بارزاً، بروزه في فيتيا ولكونية أو في لكريس.

وأن تناول البحث نظام بلاد الإغريق الأولى السياسي، فعدد وافر من التقاليد القديمة يثبت التمييز الشديد بين الطبقات في دولة أثينا الغابرة. وقد

---

١ - (١) الفاكحة ش ٦٨٧ - ٦٧٨ ، ١٠٥١ - ١٠٥٢ .

حفظ لنا تعليق على الأكسيس مقطوعة من دستور الأثينيين لأرسقو يذكر فيها انتقال طبقة الفلاحين عن طبقة أهل الصناعات<sup>(٢)</sup>. وإن رام أفلاطون التحدث عن تفاصيل شعائر العبادة وطقوسها، فقد كان يكتفي أن يفتح عينيه ليرى، في كل بلاد اليونان، ألف حفلة وحفلة، تضاهي كلها ما وصف برهبتها وسريتها.

ولكن ما هي العناصر التي كانت متوفّرة لديه لوصف الأطلنطيين؟ لقد عالجنا هذا الموضوع في كلامنا عن حوار التيميس. فقبل أفلاطون، لم يذكر على ما يبدو، شعب الأطلنطيين، سوى المؤرخ الميلتيسي هكتينس، وهرودتس الناسج على منواله. وما قاله هذا وذاك عن الشعب المذكور غامض ومستغرب، ولا علاقة له مع معطيات اكرتيس. في داخل ليبيا، شمالي كثب الرمال الفاصلة بين الصحراء والأرض الآهلة، قرب جبل أطلس وإلى غرب أرض الأطرنطيين، انتشرت بلاد الأطلنطيين. وتفصلها ليبيا الوحش الأولاد عن سواحل البحر المتوسط، إذ قد أقام على تلك السواحل الليبيون الرعاة الرحيل<sup>(٣)</sup>. وما عتم فساد هذا الوصف أن ظهر، إذ ليس في البقعة المشار إليها سوى سهول متموجة، لا جبال شامخة<sup>(٤)</sup>. وبعد هرودتس ما برح الكتاب يدفعون بجبال أطلس نحو الغرب، إلى جوار الأطلنطي مباشرة بحيث جعله ذيسيسيس الميلتيسي في القرن الثاني قبل المسيح، على شاطئ المحيط

. (٢) التعليق على ٣٧١ d.

. (٣) هرودتس ٤: ١٨٤.

. (٤) راجع فكتور بيرار V.Berard، «الفينيقيون والأنسية» ١ ص ٢٤٤ - ٢٤٦. وهذا الكاتب يجعل الأطلس في جبل القرود. ولكن أجسييل S.Gs: II يدحضه في كتابه «نصوص تمت إلى تاريخ أفريقيا الشمالية» ١ هرودتس الجزائر وباريس ١٩١٦، ص

بالذات<sup>(٥)</sup>. وتبع بلد الاطلنطيين نفس الطريق، وقد بحث عنه في تلك الجهات ولا يزال خصوصاً يبحث عنه كل من استشارتهم هذه المشكلة الشائكة التي لا حل لها<sup>(٦)</sup>. وعلى كل حال، ليس من علاقة بين القبيلة الهمجية المتوحشة الموصوفة في هِرونُتس، وشعب اكْرِتِيس الرافقى المتحضر حضارةً فخمة.

وعلاوة على ذلك، كيف المرور من رمال أفريقيا إلى الجزيرة الشاسعة التي يحدثنا عنها أفلاطون؟ ويبدو أنَّ تلك الجزيرة لم يعرفها أحد قبل التيمئس. وإنما يذكر ابنووكلس نصاً لمؤرخ يوناني، اسمه مَرْكُلُس، ألف كتاباً على الحبشه<sup>(٧)</sup>، يتكلّم فيه صاحبه عن عشر جزر في البحر الخارجي، أكبرها جزيرة بُسِدون، وهي تبلغ طول ألف استانياً أي ١٧٨ كلم. ويقول ذاك المؤرخ: «كان سكان جزيرة بُسِدون يلهجون بذكرى جزيرة الأطلنطي، التي سبقت في الواقع ووُجدت في تلك الأنحاء. وقد تناقلوا تلك الذكرى عن السلف. وقد كانت أفسح الجزر، وسيطرت مدة أحقاب طويلة، وبسطت سلطتها على جميع جزر الأطلنطي. وكانت ملكاً لبُسِدون». غير أننا إذا استثنينا ابنووكلس، لا يعرف أحد مَرْكُلُس هذا، مؤرخ أفريقيا. وعلى كل حال، فقد طالع مَرْكُلُس نفسه حوار التيمئس وحوار اكْرِتِيس. ويبدو نصه مجرد مطابقة لرواية أفلاطون: «أن

(٥) ذِيُودُرُسْ : ٣ : ٦٠.

(٦) راجع دربوا ده جوبانفیل D Arbois de Jubainville، أول سكان أوربا ١:٢، ص ٢١

و ٢٤. ومن أحب التبحر في هذا الموضوع يجد معلومات في المصنفات التالية:

- مانترزي Manzi، كتاب الأطلنطي، باريس، ١٩٢٢

- جاتقوسه Gattefosse، الحقيقة عن الأطلنطي، ليون، ١٩٢٣

- ده فينيه R. Devigne، قارة متوارية، الأطلنطي، أو القسم السادس من الكرة الأرضية، باريس، ١٩٢٤.

(٧) راجع ديهل، ١٧٧:١، ص ٢٠ - ١٠٠.

الأطلنطيـس لا يذكرها سـوى أـفلاطـون والـذين قـرؤـوا لـه». إنـهـذاـالـحـكمـهوـحـكمـمـؤـرـخـمنـأـوـسـعـالمـؤـرـخـينـاطـلـاعـاـًـعـلـىـهـذـهـالـمـوـادـ.ـوـهـذـاـالـحـكـمـيـصـحـكـلـمـرـةـيـنـقـبـالـمـرـءـعـنـالـمـصـارـتـقـيـباـًـدـقـيـقاـًـ<sup>(٨)</sup>.

وفعلا حسب المـرـءـأـنـيـطـالـعـالـكـرـتـيـسـ،ـلـيـكـتـشـفـعـمـلـيـاـالـمـنـهـجـالـذـيـأـلـفـهـأـفـلـاطـونـفـيـالـنـقـلـ.ـفـكـلـعـنـاصـرـوـصـفـهـالـأـطـلـنـطـيـسـقـدـاسـتـمـدـهـماـمـاـحـولـهـفـيـالـعـالـمـالـيـونـانـيـ،ـفـيـأـثـيـنـاـبـالـذـاتـ،ـأـوـعـلـىـتـخـومـالـحـضـارـةـالـهـلـبـيـنـيـةـ،ـفـيـكـرـيـتـوـرـبـمـاـفـيـمـصـرـ.

فالـقـسـمـالـأـسـطـورـيـكـلـهـمـنـحـوـارـاـكـرـتـيـسـهـوـأـوـلـاـدـقـيقـكـلـالـدـقـةـيـطـابـقـالـتـقـالـيدـالـيـونـانـيـةـ،ـعـلـىـمـاـرـأـيـنـاـ.ـوـحـيـثـيـظـنـالـمـرـءـأـنـهـيـلـقـىـبـعـضـالـتـبـاـيـنـ،ـيـحـتـمـلـأـنـيـكـونـأـفـلـاطـونـقـدـاـتـبـعـتـعـلـيمـاـنـجـهـلـهـ.ـوـإـذـاـأـحـصـيـالـفـيـلـسـوـفـ،ـخـلـافـاـلـلـعـرـفـوـالـعـادـةـ،ـحـوـلـبـسـدـوـنـمـئـةـجـنـيـةـمـنـجـنـيـاتـالـبـحـارـبـدـلـخـمـسـيـنـ،ـفـمـاـذـكـإـلـاـمـنـبـابـالـمـغـالـاـةـفـيـجـزـيرـةـضـخـمـةـمـذـلـالـأـطـلـنـطـيـسـ<sup>(٩)</sup>.ـأـضـفـإـلـىـذـلـكـأـنـهـيـكـلـبـسـدـوـنـوـاـكـلـتوـ،ـقـرـيـنـتـهـالـبـشـرـيـةـ،ـيـشـبـهـشـبـهـأـنـاـمـاـأـيـهـيـكـلـيـونـانـيـ.ـلـاـبـلـيـكـادـأـنـيـكـونـفـيـضـخـمـةـهـيـكـلـأـرـتـمـيـسـأـفـسـسـأـوـهـيـكـلـرـفـسـالـأـلـمـبـيـ فيـأـثـيـنـاـ،ـوـلـاـيـبـذـهـمـأـعـظـمـإـلـاـقـلـيلـاـ.ـفـالـزـخـارـفـفـيـهـأـوـفـرـثـرـاءـ،ـوـلـكـنـنـمـطـالـتـرـوـيـقـمـمـاـلـ.ـوـعـلـىـغـرـارـالـمـعـدـالـيـونـانـيـ،ـفـهـيـكـلـالـأـطـلـنـطـيـسـهـوـمـسـكـنـالـإـلـهـ.ـوـلـيـسـكـالـكـنـيـسـةـالـمـسـيـحـيـةـبـيـتـالـمـؤـمـنـيـنـ.ـفـيـهـيـهـيـمـنـصـنـمـجـبـارـلـلـإـلـهـ،ـ تـحدـقـبـهـتـمـاثـيـلـأـوـلـادـهـوـأـحـفـادـهـ،ـنـظـيـرـرـفـسـالـعـظـيمـفـيـهـيـكـلـأـوـلـمـبـيـاـ<sup>(١٠)</sup>ـوـفـيـالـغـابـةـالـمـقـدـسـةـحـوـلـالـمـعـدـ،ـاـنـتـصـبـتـمـئـاتـالـتـمـاثـيـلـوـقـدـنـذـرـتـهـاـوـوـقـفـتـهـاـلـهـ

(٨) راجـعـاجـسـيلـCsellـSـ،ـتـارـيـخـأـفـرـيـقيـاـالـشـمـالـيـةـالـقـدـيمـ،ـ١ـ،ـ١٩١٣ـ،ـصـ٣٢٨ـ.

(٩) لمـيـحـصـبـنـدرـسـإـلـاـخـمـسـيـنـنـرـيـذـسـأـيـجـنـيـةـمـنـبـنـاتـنـرـفـسـ،ـالـأـنـاشـيدـالـبـرـزـخـيـةـ ٨:٦ـ.ـرـاجـعـإـفـرـيـذـسـ،ـأـيـنـ،ـشـ١٠٨١ـ.

(١٠) بـفـسـنـيـسـ٢٥:٩ـ:ـ٤ـ،ـثـمـ٧٣:١٠ـ.

تقوى المؤمنين. ولم يتمكّن الفنانون اليونان أن ينمّقوا هياكلهم إلا بالرسوم والزخارف المنوّعة الألوان. أمّا ملوك الأطلنطيّس فقد غشّوا بصفائح فضيّة وعسجديّة. فالمادة أثمن وأغلى، وأمّا أسلوب التّنميّق والتزوّيق فلا يختلف.

وفيما يتعلّق بنبات الأطلنطيّس وحيوانها، نجد أفلاطون يقف منها متعمداً ولا ريب، موقفاً مبهمّاً. فعنه تفصيل واحد دقيق، وهو ذكر الفيل، ولكن هذا التفصيل لا ينطوي على أنوار خاصة عن القارة المتّوارية. والفيل لا يوجد الآن في شمال أفريقيا إلا أنّ شهادات وافرة تشير إلى وجوده فيها حتّى القرن الأولى من التاريخ المسيحي. وفي أراضي الإغريق ذاتها، ألم يتّهياً مرّةً من المرات لأفلاطون أن يشاهد بقايا الفيل القديم، وقد انتشر ربما في العصور الغابرة على كل سواحل البحر المتوسط<sup>(١١)</sup>؟

ولكن أيّ نماذج استطاع أفلاطون أن يرى حوله، لوصف موانئ الأطلنطيّس وترعها ومبانيها وحصونها المسورة. من الثابت الأكيد أن أفلاطون لم يضطرّ أن ينأى في البحث والتّقريب. لأنّ مهندساً عبقريّاً، هو هبونمس المليّتي، كان قد أنشأ في جوار أثينا وعلى مقربة منها قبل عهد أفلاطون بقليل، مجموعةً كاملةً عجيبةً من المرافق والمدن ومستودعات الذخيرة والقلاع. ففي البرِّيُّس، في ما كان سابقاً جزيرة صخرية، وصلها فيما بعد باليابسة برُزخ من رواسب السيول، انتصبت منطقة عالية من الأسوار الكثيفة دُعمت من سبعين إلى سبعين متراً بأبراج قوية. وقد عزّزت تلك المنطقة الحماية حول الموانئ الثلاث، ميناء كانثُرسْ وميناء زِيَّنا وميناء مُنخِيَا، وجعلت منها حصوناً لا ترام.

---

(١١) راجع اجْسِل S.GesII، تاريخ أفريقيا الشماليّة القديم ١، ١٩١٣، ٧٤-٧٩. ثم كاييه Cayeux اكتشاف الفيل القديم في جزيرة ذيلس (محضر صادر عن ندوة العلوم، ١٩٠٨، ص ١٠٨٩).

وبعد ذاك العهد بقليل، شيد في البرئس السكثيكي أي مستودع العتاد، لتصنف هناك في نظام نام الذخيرة والمؤن المعدة للأساطيل الأنثانية.

لا غرو أن موانئ البرئنس ليست مستديرة متداخلة. وهي تنتفتح على البحر بترع متوازية مستقلة. ولكن اثنتين منها ذات شكل مستدير. ولا بد أن تكون ضخامة المشروع قد أثرت في آجداد أفلاطون، فانطبع نفوسهم بها انطباعاً عميقاً<sup>(١٢)</sup>.

هذا، وتفاصيل أخرى من الوصف الأفلاطوني في هذا الحوار، توحى لنا صورة عن حضارة كانت قد اندرست في عهد أفلاطون، منذ زمان صحيح. غير أن ذكرياتها كانت ولا بدّ قد لبّثت حيّة في عالم البحر المتوسط، وتلك الحضارة هي حضارة بحر إغِيُّثس وكَريتي والمستعمرات الكريتية. وما انفكَتْ جزيرة كَريتي مدة عصور، محور شغل النحاس والفلز، المرغوب فيه إلى حدّ كبير في الأطلنطيّس. وقد عرفت زخارف الأحجار المتنوعة الألوان. وقد زُيّنت بمثلها حصون جزيرة بُسِدون. ويبدو أنّ أيّ بلد من بلدان العالم القديم لم يتقدّم فن استخدام المياه إتقان كريتي له. ولم يجارها أحد في تخزين العيون والينابيع، وجراها إلى أمكناة نائية في قنوات محكمة الصنع. فالحضارة الكريتية، كحضارة الأطلنطيّين، حضارة بحرية. أخيراً جزيرة كريتي هي موطن مصارعة الثيران، ومهبط عبادة الآلهة التي اتخذت شكل الأثوار.

وصيد الثور المقدس قسم لازم من رتبة الذبائح، ليس فقط في كريتي ذاتها، وفي اكنسوس وغورنيا، ولكن أيضاً في كل بلد بدا فيها أثر الحضارة الكريتية، نظير مكيني وتيرننس وأرخميني وفيفيو. فاللوحات المنقوشة

(١٢) راجع لأرسطو، السياسات ٧:٢، ١٢٦٧ b ٢٢ وبقسطنطينيוס ١:١، ٣ - ولفرانز ير، J.G. Frazer على آثار بقسطنطينيوس في اليونان القديمة، ترجمة روث Roth باريس، ١٩٤٦، ص ١٨٦، ١٩٢٣.

والأواني المصور عليها تبدي لنا الصيادين الرشقيين. فهم، نظير ملوك الأطلنطيين، متسلحون بشباك ومزاريق، ومستعدون لاقتناص الوحش الضاري، قبل تضحيته، إذ فيه يتجلى إله كريتي العظيم<sup>(١٣)</sup>.

فقد كان في وسع أفلاطون، دون أن يخرج تقريباً من أثينا، أن يعثر على كل عناصر روایته الجوهرية. وليس المرء في حاجة إلى احتمال وجود تقاليد افتراضية، تتعلق بسلطنة سليّمة قديمة، أو مملكة خفية المعالم تولّها أزلان أو مزلي. فعندما كان الأثينيون يطالعون حوار أكْرِتَيُس، كانوا يلاقون فيه مشاهد مأنسنة لم تضمّ تقريباً ولم تحوّر. ومن يدري هل استمدّ أفلاطون قروضاً من أدب روائي خيالي سابق؟ إذ لم تخل الإغريق منذ عهد الأدسيّة وعهد أرستيّس الرُّكْنِيّي الشّيخ، من قصص أسفار إلى بلاد عجيبة. فتاریخ هِرُونْتس يفرض مجموعة من المؤلفات السابقة لعهده، صبغتها لا علمية صرفة ولا خيالية بحثة. وكثير من تلك المؤلفات كان متداولاً ولا بدّ في زمن أفلاطون.

وهناك سمة بين السمات في الأسطورة الأفلاطونية تسترعى الانتباه إلى أكبر حدّ، وهي انتظام المنشآت في الأطلنطيين انتظاماً هندسياً. فهذا الانتظام في الحقيقة هو صبغة تشتراك فيها كل المدن أو الدول الوهمية. وهي تظهر فوق كل شيء عمل العقل، غير المبالغ بتشوش المادة، أو العاكف على قمعه والسيطرة عليه. وقد عرف رجل فذ فريد، وهو هِبُونْدَمُس مبدع البرئفس، مؤلف مشروع غريب أيضاً لدستور مثالي، قد عرف ذلك العبرمي أن يحقق على الأقل في الحقل المادي مخططاً يقهر به فهم الإنسان الطبيعية المعاندة. فلا يستحيل أن يكون أفلاطون قد استوحى إحدى كتابات هِبُونْدَمُس<sup>(١٤)</sup>.

A.- J. Evans: The palace of Minos I. The Neolithic and early and middle Minoan (١٣) ages. Oxford, 1921: G. Glots: la Civilization égénne, Paris, 1923, p. 126.210.339.

(١٤) أرسطو، السياسيات ٢:٢٦٧، ٢٢ b (Diels. Vorsokr. 3. 1, p. 293) ويحتمل أن يكون هِبُونْدَمُس قد استعمل كلمة «المناضلون» للدلالة على المحاربين. وأفلاطون في التيمئس يعمد إلى عين الكلمة.

وعلى كل حال يرى المرء في سهولة أن وصف الأطلنطيis لا يخلو من نوايا التهذيب والتوجيه. فحضارة أثينا الزمن الغابر، وحضارة الأطلنطيis تتعارضان تعارض مثالين متباهيين. فمن جهة فضيلة رصينة وقوة معتدلة، ومن جهة قدرة غاشمة جامحة. ومن جانب دولة صغيرة قادرة في أقصى حد أن تجيش عشرين ألف محارب. ومن الجانب الآخر شعب لا يحصى، وجيش قوامه مليون ومائتا ألف مجند، وعتاد ضخم جبار.

ذلك أن الأطلنطيis، خلافاً للأتكى، هي بلد ببرى: ببرى بمعظمه منشأته المفرطة، وبخشب أراضيه خصباً لا يصدق، وبزخارف قصوره وهياكله الثرية البانخة، ثم ببرى بخطط معاركه المختلفة عن خطط الإغريق. ولهؤلاء لم يلحووا قط في حروبهم إلى المركبات والرمادة<sup>(١٥)</sup>.

أخيراً، تعيش الأطلنطيis على الصعيد السياسي، في ظل نظام طغياني. إذ لا بدّ لملوكها من حماية حرس منتخبين بكل عناء (١٦ d و ١١٧ d). ومع حفظ التاسب، لا يقدر المرء أن لا يرى في حوارِ اكْرِتِيس شبه معارضة أو مجازة لحوارِ مِنِيْكِسِنس، حيث عولج موضوع مماثل في قالب مختلف. وسقراط لا يستسلم تماماً إلى السخرية، عندما يسدي فيه شاء عاطراً إلى مدینته ومسقط رأسه، وإلى مواطنيه الاثنيين، محتذياً في ذلك حذو المراثي أو معارضاً لها. فبلاده بلاد غالية عزيزة على قلب الآلهة، إذ تنازع بُسِدُون وأثينا مهمة السهر عليها. والأتكى لم تولد على متنه، نظير أرضين أخرى، زرافات من الوحوش الضاربة والآبدة. وإنما أنجبت هي نفسها قاطنيها، وأنتجت لهم الغذاء الملائم، وحبتهم ثمرة الزيتون. ومن ثم، فهي في الحقيقة

---

(١٥) «ولدى سمعهم أسماء يونانية تطلق على أناس برابرة..» ١١٦ «ولهم نهج ببرى...».

أممهم ورببيتهم وتربيتهم<sup>(١٦)</sup>. ثم إنها ائتمنت الآلهة عليهم، فربوهم التربية اللازمة<sup>(١٧)</sup>. وهكذا، لما كان للاثينيين جميعاً أصل واحد، فهم وحدهم عرروا المساواة الحقيقة. وفي كل بلد آخر يمارس المواطنون الأسياد الطغيان ويستسلم لهم العباد.

وفي الواقع أحبط الأثينيون القдامي، أجداد الأثينيين المعاصرین، أحبطوا في حالات متعاقبة، جهود الأحكام البربرية الطغيانية لسيطرة عليهم واستعبادهم. وتغلبوا على إيفنليس، وقهروا الأمزونيات، ودحروا كثيرين غيرهم من الفاتحين البرابرة<sup>(١٨)</sup>. أفيست الأطلانتيس أقدم السيدات البربرية وأرهبهن أيضاً؟ أليست ذاك الحكم المطلق حيث يتجلّى جوهر البربرية بالذات في شرخ اقتداره وثرائه وفي ما يولّد من كبر وصلف؟ فعلى هذا النمط، يمازج المغزى الخالي النبات والتوجيهات الوطنية. وهل الحرب التي تشنها أثينا على الأطلانتيس، سوى معارضه شعرية للحرب الحقيقة التي أثبتت على البربرية الفارسية، مدة نصف قرن من سنة ٤٩٢ ق.م إلى سنة ٤٤٩، كل قوى اليونان بقيادة أثينا؟

وفي رواية وقائع تلك الحرب، في القسم الضائع أو غير المكتمل من حوار اكرتيس، كان لا بدّ لأفلاطون من إعادة سرد إيسخلس الشيخ لها ذلك السرد الرائع، ولكن على طريقته الخاصة. ويتحتم عليه إذ ذاك أن ينقل الصراع خارج حدود التاريخ، وأن يستخلص منه في حرية مطلقة العبر الأزلية.

---

(١٦) منيكسنوس. c ٢٣٧.

(١٧) .b d e ٢٣٧ و e ٢٣٨.

(١٨) b. «وكيف ردوا على الأعقاب أعداء قبل هؤلاء أيضاً...».

ومن هذا القبيل تعارض لا ريب فيه، بين القصة الأفلاطونية وكلَّ محاولات سابقِي أفلاطون أو معاصريه. فما من كاتب عرف، بنهجٍ يفضل نهجُ أفلاطون، أنْ يلقينا في عالم الوهم، وأنْ يفرض علينا حلمه كحقيقة عينية. ولكنَّ أفلاطون في استنباطه بالذات وفي تلقيه بعارضته، لا يدع خياله ينساق، خلافاً لِتلميذه هرقلينس، إلى مدى أبعد مما عينَ لنفسه من حدود. ولا يحتاج بثغورس والمجوس أن يتذلّلوا في روایته. فهو يعرف أن يحقق، معتمداً على ما يوفر له العالم الذي يحيا فيه من معطيات، أسطورة مدهشة بتدفق حياتها، على كونها في ذات الوقت دقيقة كمحضر مساح، وغارقةً في ضياء الأحلام. وهو يعرف أيضاً أن يُبرز خير إبراز ما انطوت عليه من عبر سامية، تطيب للفيلسوف وتزويق السياسي.

فمقطوعة الكرتيس لا تقلَّ قدرأً عن الجمهورية والشرع. لا بل ربما سمحنا لأنفسنا بالاعتقاد أنَّ جوهر الفن الأفلاطوني الخاصَ بالفيلسوف والذي لا يجاريه فيه أحد، يظهر في هذا الحوار بنصاعة دونها نصاعة أي حوار آخر.

## الفصل السادس

### مخطوطات اكرتيسيّ

إن مخطوط حوار اكرتيس الرئيسي هو الباريزي ١٨٠٧، حيث نسخ الحوار على الصفحات ١٤٥ - ١٥٢. و شأنه في هذا الأمر شأن حوار التيمئس. أما المحظوظان W.Y فلا يحييان نصنا. لكن مخطوط فيينا الخامس والخمسين ينطوي على نسخة ممتازة ذات اختلافات كثيرة هامة، لم يخرجها كلها المشرفون على طبع الحوار. والفاتيكانى ٢٢٨ والبندقى ١٨٤ يوفران مما أيضاً بعض الفوارق القيمة.

وقد قابلنا نصنا كاملة على الباريزي A وعلى مخطوط فيينا الخامس والخمسين. وحواشي نصنا اليوناني تشير إلى اختلافات ذنيك المخطوطين. وقد استفدنا فائدة كبرى من طبعة اكرتيس المنشورة سنة ١٨٥٥، مزданة بحواش ثرية وترجمة لاتينية أجزها اشنيدر<sup>(١)</sup>.

---

Index lectionum in universitate litterarum Vratislaviensi per hiemem A. (1) - ١  
MDCCCLV , habendarum ... et Diem natalem Regis ... Friderici Guilelmi IV  
celebrandum .. indicit G. E . Chr . Schneider (2 diss, Vratislaviae, 1855).

# حوار اكرتيّس

أو الحوار الأطلنطي

---

---

## أشخاص الحوار

- تيمسون
- أكرتييسن
- سكراتس
- هرمكراتس

## حوار اكرتييس

### أو حوار الأطلنطي

#### ١ - المطلع: ارتياح تيميس إلى الصمت بعد طول الحديث:

تيميس: كم يلذّ لي، يا سقراط، أن أفلت الآن بسروري من جولات ١٠٦ الحديث، وكأنني قد رحت أستريح بعد دربٍ طويلة. فابتلهل إلى الإله الذي ولدَ b فعلًاً من قبل، ذات يوم في الزمن الغابر، والمولود الآن في أقوالنا منذ عهدٍ قريب، أن يهينا صيانة ما قيل منها باعتدال، وإن شططنا في الكلام عن غير تعمّد، وتجاوزنا الحدود، أن يفرض علينا العقوبة الملائمة. والحكم القويّم أن يعاد من فرط وشدّ إلى الأصول والنغم السديد. ولكي يستقيم لنا القول من الآن فصاعداً، في كلامنا عن مولد الآلهة، نسأله أن يمنّنا خير العلاج وأنجعه، ألا وهو المعرفة. وبعد الابتهاج، ندع، على ما اتفقنا، متابعة الحديث لا كرتييس.

#### ٢ - اكرتييس يتلمس إغضاء ساميّه:

اكرتييس: ألا يا تيميس، إنني أقبل الأمانة. ولكنني أحذو حذوك. كما ابتدأت وطلبت تسامح ساميّك لِإقدامك على حديث خطير، أنا أيضاً التلمس ١٠٧ الآن نفس التسامح لا بل أحسب نفسي أهلاً لتسامح أعظم، بشأن ما أنا مقدم a على قوله. وعلى كوني أعلم أنّني موشك أن أسأل سؤلاً مفرط التبجّح وأكثر خشونة مما يُطاق، فمع ذلك لا بدّ لي من إيدائه.

أولاً، أي إنسان أريب مدركٍ يجرؤ على ادعاء أنَّ ما فلت لم تُجد قوله؟ ولكن لا بدَّ لي أن أحاول على وجهِ من الوجه تلقينكم أنَّ ما سيقال بحاجة إلى تسامحٍ أعظم، لأنَّه أكثر مشقةً وصعوبةً. إذ أسهل على المرء، يا تيَّمِّسْ إذا تحدث إلى الناس في قضيَّة تدور حول الآلهة أن يظهر لهم في مظهر المصيب، من أن يحدثنا في قضيَّةٍ من قضايانا، ويظهر لنا ذاك المظهر عينه. لأنَّ عدم خبرة السامعين بشؤون الآلهة، وجهلهم المطبق بأمورها، يوفران منفرجاً كبيراً لمن يقدم على الخوض في قضيَّةٍ من قضاياها، ونحن نعرف حق المعرفة ما هي درجة اطلاعنا على قضايا الآلهة.

ولكن لأوضح مقالي إيضاحاً أوفي، اهتموا معي لهذه الناحية التالية. إنه لضروري حقاً من بعض الوجوه، أن تكون أقوالنا نحن جميعاً قدوةً ما ومماثلة<sup>(١)</sup>. فلننظر إلى عمل الرسامين الذي به يصوَّرون أجسام الآلهة والبشر. ولننظر إليه في ما يلقى من هيئة أو عناء، لببدو للمشاهدين أنه يمتثل تلك الأجسام تمثيلاً وفرياً، فتثبتت عندئذ أننا فيما يتعلق بالأرض والجبال والأنهار والآجام والسماء وجملة ما فيها وما يدور في فلكها، في كل هذه نكتفي ونسرَّ بأن يتمكن رسام أن يجاري شيئاً منها ولو زهيداً، ويقارب فيه شبهها. أضف إلى ذلك أننا لمنَّا لا نعرف شيئاً مضبوطاً عن مثل تلك الأشياء، فنحن لا نتحرى رسومها ولا نناقشها، بل نجترئ رسم ظلها رسمًا غامضاً خداعاً.

ولكن عندما يقدم رسام على تصوير أجسامنا، بما أننا نشعر شعوراً مرهفاً بأي نقص في رسمه بسبب ملاحظتنا الملحة الدائمة لذواتنا، نغدو

(١) إن نظرية الفن التي يذكر بها أفلاطون في هذا المقام، قد بسطت في الجمهورية ١٠ ٥٩٨ وما يليه، وفي السفسيٰ أيضاً. وبيبدو لنا أنَّ التبَسَّط فيها هنا يحمل على شيء من الملل لأنَّه لا يلائم الموضوع.

محكمين و(نقسو بحكامنا) على من لم يؤدّ تأديةً تامةً كلّ أوجه الشبه. وهذا الوضع نفسه يجب أن نعتبره مطبيقاً على الأقوال والأحاديث. فنرضى بالأمور السماوية والإلهية ولو صورها الكلام تصويراً زهيداً. أما الأمور التي تمت إلى المائتين والبشر فنتحرّاها بكلّ دقة.

فيجب إذن أن تغضّوا الطرف عما سأقوله حالاً وبدون استعداد، إن لم أستطع أيفاء حقّه تماماً. إذ لا بدّ أن نفهم أنّ تصوير أحوال المائتين ليس بالسهل، بل صعب وشاقّ لأنّ تلك الأحوال تمتَّ إلى الظنّ والتخيّل. ولقد ١٠٨ a نطقَتْ بهذا كله، يا سقراط، لرغبتي في أن أذكركم بهذه الأمور، والتّماساً لا لتساهُل أقْلَّ بل أعظم بشأن ما أنا مزمع أن أقول. فإنّ بدا لكم أنني التّمس منحة عادلة، فالحبوبي إياها عن طيبة خاطر.

سقراط: ولم لا نحبوك إياها، يا اكرتِيس؟ ولتوهُب من قبنا نفسُ الهبة b للخطيب الثالث أيضاً، لهرمُكراطِس. إذ من الواضح أنه سوف يتّمس بعد قليل عين الإنعام نظيركما، عندما يترتب عليه أن يتكلّم. فلكي يستتبع إذن مطلاعاً آخر ولا يُضطرّ أن يردد عين الاستهلال. فلينطق وهو واثق أنّ إغضاعنا مضمون له لذلك الحين. وإنّي أسبق وأقول لك، يا عزيزي اكرتِيس، استعداد الجمهور نحوك، لأنّ الشاعر الأوّل قد نال كلّ رضاه وأثار إعجابه. ومن ثم سوف تحتاج إلى تساهُل جمّ، إن قدرت فتمكنت من نيل نفس التّأييد والإعجاب.

c هرمُكراطِس: طبعاً يا سقراط، إنك توجّه نفس الإنذار، إلى الزميل هذا وإليّ. ولكن في الواقع يا اكرتِيس، لم يرفع حتى الآن معلم الغلبة والانتصار رجال خلعت قلوبهم. فعليك إذن أن تباشر خطابك بشهامة، وبعد الدّعاء إلى أبولُن وربات المعرفة والأدب والفنون، أن تظهر مآثر مواطنينا الأقدّمين وتشيد ب مدحهم.

٤

اكرٌتِيس: يا صديقي هرْمُكْراتِس، لا تزال ثابتِ الجأش لأنَّ أمامك آخر،  
ودورك في الكلام عَيْن للغد. ولكن المهمة الملقاة عليك، سرعان ما ستبدى لك  
خطورتها. والآن على أن أذعن لنصحوك وتشجيعك، وأن أستتجد بمن ذكرت  
من الآلهة، وبالآلهة الآخرين، ولا سيما الذاكرة امنِمسيني. إذ أخطر أقوالنا  
تكاد تتعلق كلها بهذه الإلهة الأخيرة. لأننا إذا تذكرنا ذكرى وافية وروينا  
أقوال الكهنة (المصريين) - وقد نقلها صُوْلُن إلى ديارنا - فأننا أعرف تقريباً  
أننا سوف نبدو لهذا الجمهور بمظهر من أجز ما يليق به إنجازاً مقبولاً.  
والآن هيّا بنا إذن لنتم ما قصدناه، دون أي أبطاء.

### ٣ - تلخيص معطيات التِيمِس:

٥

فلنذكر قبل كل شيء، أن جملة ما انقضى من السنين تسعة آلاف، منذ  
أن وقعت الحرب وأعلنت بين الشعوب القاطنة ما وراء عمد هِركلِيس  
وخارجًا عنها من جهة، وبين الشعوب كلها القاطنة قبل تلك العمدة داخل البر  
من جهة أخرى. فينبغي لنا الآن أن نقتل تلك الحرب.

٦٩

كان الناس إذن يرددون أن هذه الدولة رَسَت الشعوب البرية وخاضت  
الحرب كلها، وأن ملوك جزيرة الأطلنطيَّة تزعموا شعوب البحر. ولقد قلنا إن  
تلك الجزيرة كانت آنذاك أكبر من ليبيا وأسيا. أما الآن وقد غاصت في اللجة  
بسبب الهزات الأرضية، فهي لا توفر للمبحرين من ههنا إلى البحر الكبير  
سوى لثقي لا يعبر يمنع الإبحار والإجتياز بها.

٨

وسيُبَدِي سياق كلامنا، وهو يتبسّط وكأنه على سجيته، سيُبَدِي في كل  
تفاصيله، أن معظم الشعوب كانت ببرية. وكم كان عندئذ عدد شعوب  
اليونان. ولكن الضرورة تفرض علينا أولاً أن نعرض من المبادئ، ما يتعلق  
بأثنيني ذلك العهد، وما يتعلق بخصوصهم ومناوئيهم، وأن نقتل سطوة واقتدار  
كلا الطرفين والسياسة أو نوع الحكم المتبع لدى كل منهما. وبين هذا وذاك  
بالذات، علينا أن نعطي الأفضلية في الكلام لهذا البلد، وأن نبدأ به مقالنا.

# الفصل الأول

## أثينا الزمن الغابر

### ١ - أثينا ملك هِيْفِسْتُسْ وأثنا:

لقد اقترع الآلهة على بقع الأرض، واقسموها كلها فيما بينهم بالرضى لا بالنزاع. إذ لا يجمل القول بأن الآلهة يجهلون كل ما يليق بكل منهم، كما لا يستقيم القول بأنهم، على علمهم بما هو أصلح لغيرهم، يحاولون أن يستأثروا به دون الآخرين بالخصومات والمشاحنات. فقد نالوا إذن بقوع العدل والحق، ما تصبوا إليه نفوسهم وأقاموا في مقاطعاتهم. ولما هبطوها، جعلوا يربونها ويغذونها كأنها قطعان رعيتهم وبمثابة قنایا وصغارٍ رضع لهم. بيد أنهم لم ٥ يعمدوا إلى العنف لإخضاع أجسادنا بقوة أجسامهم، كما الرعاة قطعائهم بالضرب، بل كانوا يقودونا ويقومون خطانا، من حيث ينقاد الحيّ غاية الانقياد، من رأس سفينتنا، مؤثرين على أرواحنا طبقاً لنوایاهم بالإقناع، تأثير النوتي على سفينته بالدقة، فهكذا كانوا يقودون الجنس البشري طرّاً، وهو جنس المائتين، ويسوسونه تلك السياسة.

إذن قد نال بعض الآلهة بالقرعة جهات معينة، وحظي بعضهم بجهات أخرى، وتولّوا تنظيمها ورعاية شؤونها. ولما كان هِيْفِسْتُسْ وأثنا قد أحرزا

طبيعة مشتركة، هي أولاً طبيعة وسجية إخوة من أب واحد، وهي ثانياً ميل واحد إلى ذات الهوائية والمرامي، ناتج عن حبهما المعرفة والفنون، لأجل ذلك نال الإثناي عشر معاً ميراثاً واحداً هو هذه البقعة، لأنها تلائمها وتصبو طبعاً إلى الفضيلة والتعقل. وقد أنجبا فيها أنساً أفاليل ولدوا من التربة بالذات<sup>(١)</sup>، ووضعوا لهم نظاماً سياسياً قوامه العقل والفطنة.

وقد حفظت أسماء أولئك الرجال، ولكن أعمالهم درست وعفت بسبب الكوارث والبلايا التي حلّت بأعقابهم، وبسبب تراخي الأزمان وطول الحقب. لأن الأجيال المتعاقبة الناجية من تلك الكوارث، على ما قيل سابقاً، لبنت جبلية أمينة، تسمع سمعاً فقط بأسماء عظماء البلاد، ولا يُنقل إليها فضلاً عن ذلك إلا النذر المقتضب عن أعمالهم. فكانوا إذن يأتمنون أعقابهم بسرورٍ على تلك الأسماء. أما فضائل السلف وشرائعهم فقد جهلوها، ما خلا أصياء غامضة حول كل منها. ولما صارت بهم سبل العيش وضرورياته طيلة أجيال مديدة هم وأبناؤهم، كانوا يتشاركون بتلك الضائقات، صارفين إليها أفكارهم ومتناولين إياها بأحاديثهم، وبهملون شؤون أسلافهم الأوائل، ويتجاهلون عن فعلهم الغابرة السحرية. لأن الاهتمام بالأسطورة والتقيّب عن الأمور الغابرة لم يجتازا المدن إلا مع الفراغ من الهموم المعيشية، عندما عرف بعضهم أن ضروريات الحياة قد أمنت لهم، وليس قبل. ومن ثم قد حفظت لنا أسماء الأقدمين دون الأعمال.

وأقول هذه الأشياء، وأقيم الدليل على قولى معتمدأ في ذلك على رواية صولن. فهو يقول إن أغلب أمجاد كيكربس وإرختنس وإرختونيس وإرسختون وغيرهم (من الملوك)، وأن كلّ ما يتّردد عندنا من بطولات عمن سبقوها عهد

---

1 - (١) راجع في تفصيل هذا كله كتاب الأسطورة اليونانية، للأب بربارة دمشق، طبعة وزارة الثقافة والإرشاد ١٩٦٥ . (المغرب)

شفس، عندما تذكر أسماء كل منهم، إن أمجاد لك هؤلاء الرجال قد سردها أولئك الكهنة في حديثهم عن الحرب التي وقعت آنذاك، ذاكرين أسماء أبطالها. وكذلك أسماء وأمجاد النساء (اللائي عشن في تلك العهود)، قد رُويت هي أيضاً على الطريقة نفسها.

## ٢ - دستور أثينا القديم:

وبما أنَّ المهام المتعلقة بالحرب كانت في تلك العهود مشتركة بين الرجال والنساء، - ولذا زينَ أهل هاتيك العصور المسلحة وأبدوها بذلك الزي، طبقاً للقانون المشار إليه في هذا المقام -، في الواقع يبرهن زي الإلهة وتمثالها على أنَّ كلَّ الحيوانات المزدوجة، المؤلفة من ذكور وإناث، تستطيع بطبيعتها أن توفر لكلَّ جنس فيها، (الجنس الذكور ول الجنس الإناث)، الفضيلة الملائمة المشتركة (بين الجنسين).

وقد قطن في هذا البلد آنذاك أوَّلاً جماهير المواطنين المنصرفين إلى المهن والصناعات، وإلى تأمين العيش من الأرض، وثانياً جمهور المحاربين، وقد عزله منذ البدء أناس إلهيون، فأقام منفرداً عن الجماهير الأخرى، وقد أمنت له كلَّ وسائل العيش والتهذيب، لا يقتني أحد من أفراده ملكاً خاصاً، معتقدين أنَّ الأشياء كلها مشتركة بينهم. فهم لا يفرضون على المواطنين الآخرين إلتزاماً، ولا يتقاضونهم سوى المعيشة الواقية، بعد أن يقوموا بجميع المهمات التي وفيناها البارحة حقَّها من التفصيل، في كلِّمنا على حماة البلاد المقامين (للذود عنها).

## ٣ - وصف الأتكى القديمة وحدودها:

وفي الحقيقة، ما كان يقال عن بلادنا صادق يحمل علة التفه. فقد شملت في ذلك العهد حدوداً امتدت من جهة إلى المصيق، ومن جهة البر المقابلة إلى

فم جبال كثُرُون وبارنس، وانحدرت نحو اليمين وضمت مدينة أرييا، وعلى الشمال بلغت البحر وتأخمت نهر آسُس.

هذا وقد تفوقت تربتنا على كلّ تربة بطيتها وخصبها. لذا تمكنت البقعة أن ١١١ تقوت آنذاك جيشاً عرماً، مع انقطاعه التام عن أشغال الفلاحة والزراعة. ولنا دليل كبير على ذلك الخصب، وهو أن البقية الباقية من هذه التربة تضاهي أية بقعة أخرى على الإطلاق بعذارة ثمارها الفاخرة وتتنوعها وطيبة مراعيها لكل ضرب من الحيوان. وفي ذلك الحين كانت التربة تؤتي ثمارها بوفرة فائقة، فضلاً عن جمال تلك الشمرات ولذتها.

ولكن كيف يكون هذا الكلام أميناً صادقاً، وبناءً على أي أثر من تلك التربة القديمة قد يستقيم؟ إن أرضنا كلها راحت تبتعد عن البر و تستطيل ممتدة نحو البحر، وتستلقي عليه وكأنها رأس. وحوض البحر حولها يغور بجملته إلى عمق سحيق. وإذا حدثت طوفانات ضخمة كثيرة خلال الآلاف التسعة الماضية، - b وهذا هو عدد السنين المنصرمة من ذلك الزمن إلى عهدهنا هذا<sup>(١)</sup>. - ففي تلك الأحقاب الطويلة وغير المتعاقبة، انجرفت تربة الأرض من الصرود العالية، ولم تترك نجوداً أو تلالاً تستحق الذكر، كما تفعل في أمكنة غير هذه الأمكنة. بل سحبتها السيول دوماً إلى الأعماق المحدقة بأرضنا حيث غارت وتوارت. ولم يبق منها سوى آثار، مثل الآثار الراسبة في الجزر الصغيرة<sup>(٢)</sup>. وإذا قيست هذه البقايا بالتربة القائمة في ذلك العهد، شابهت عظام جسم مريض. فقد جرفت من الأرض تربتها الخصبة الرخصة، ولم يلبث من البقعة سوى جسمها الأعجف.

---

(١) تلك هي المدة التي أشار إليها هذا الحوار من قبل (١٠٨ e)، كما أشار إليها حوار التمئس (٤٢٤ e).

(٢) يلمح أفلاطون هنا إلى جزر الكِلَدْنِس، المنتشرة على شكل مستدير في بحر اغيس، وهذا معنى اسمها. وهي مجرد صخور عارية، لا تربة فيها ولا مياه. إلا في ماندر.

ولكنها في ذلك الزمان، كانت سليمة، وشملت جبالاً غزيرة التربة عالية واتسعت لسهول وافرة التربة أيضاً خصبة سميت اليوم سهول فلفس البركانية<sup>(٣)</sup>. وحوت في جبالها غابات كثيفة لا تزال آثارها قائمة إلى يومنا هذا. لأن من تلك الجبال مالا يوفر الآن غذاء إلا للنحل وحده. ولكن من زمن ليس بالبعيد، كانوا يقطعون منها أشجاراً ضخمة تصلح لدعم أكبر الأبنية. ولا تبرح سقوف تلك الأبنية سليمة حتى الآن. هذا وقد كثرت فيها أيضاً الأشجار المثمرة الباسقة. توافرت فيها المراعي الطيبة للمواشي.

d وكانت تلك التربة تستغل أيضاً مياه زفي<sup>(٤)</sup> السنوية، لا كأراضينا الحاضرة التالفة، التي يجري عليها الغيث وهي جرداً، ثم ينحدر إلى البحر. بل كانت هي نفسها كمية غزيرة من المياه، ثم تتقبل ماء السماء وتختزنه في طبقاتها الصلصالية المتمسكة التي لا تدعه يرشح، وتتشرب مياه الهضاب العالية، وتحقنه في جوفها، ثم تفجر في كل البقاع كوثراً فياضاً يتدفق بلا انقطاع من الينابيع والأنهار. والهيكل القائم إلى أيامنا هذه على عيون تلك الغدران، هي دلائل لنا على صحة كلامنا الحاضر عن تلك التربة القديمة.

e تلك كانت طبيعة الريف، وذلك كان وضعه. وقد عمل فيه ونظمه على ما يليق به مزارعون حقيقيون منصرون كل الانصراف إلى مهمتهم، متعشّقون بالجمال وصالحون بالطبع، ينعمون بأرض غالية في الجودة، ومياه متدفقة فياضة لا تتضبب، وفصول مؤاتية تلك البقاع، معتدلة خير اعتدال.

(٣) إن كلمة فلفس اليونانية تدل على ضرب من الحجارة البركانية السوداء الكثيرة التقوب كالاسفنج. وكلمة فلفس استعملت هنا للدلالة على أرض كثرت فيها تلك الحجارة. راجع لأرسطوفانس رواية الآخرنيس ٢٧٣، والسحب ٧١.

(٤) زفس هو أبو الآلهة والبشر في نظرهم. وقد نسبوا إليه كل الأحداث السماوية العلوية من برق ورعد ومطر وبرد وثلج. ولذا قال هنا «مياه زفس» وعنى بها الأمطار الموسمية. راجع الأسطورة اليونانية، للأب فؤاد بربارة طبعة وزارة الثقافة والإرشاد، دمشق ١٩٦٥. (المغرب)

١١٢

أما المدينة فقد أهلت على الوجه الآتي في ذاك العصر الغابر: فقبل كل شيء لم تكن حالة هضبة الأكروبلس على ما هي عليه اليوم. إذا انقضت عليها ليلة واحدة، انهمرت أمطارها انهماراً خارقاً فأذابتها وجرّتها من التربة وصحتها هزات أرضية، وقبل الهزات فيضان ماء هائل، هو الطوفان الثالث قبل الكارثة التي حلّت على عهد ذفكلين<sup>(١)</sup>.

وقد بلغت تلك الهضبة من العظمة مدى كبيراً، بحيث امتدت إلى نهر هرنسوس وإلسوس وانطوت على ثلاثة أبikiّس وعلى جبل لكتوس المقابل بها.

وغزرت تربة الهضبة كلها، وانبطحت وتسطحت في أعلىها مacula جهات قليلة منها. وسكن خارج الأكروبلس، على سفحها بالذات، أهل المهن والصناعات، ومن المزارعين كل الذين انصرفوا إلى الزراعة والفالحة بجوارها أما رأس الأكروبلس فقد أقام منطويأ على ذاته جمهور المحاربين، وجعلوا مساكنهم حول هيكل أثينا وهيقستس، وحصّنوا بجدار واحد، كأنها حديقة منزل واحد، ونزلوا بيوتاً مشتركة واقعة في شمال الأكروبلس وأعدوا هناك مطاعم شتوية. وتوفّرت لهم كل أسباب المعيشة المشتركة وما يليق بها من نوادٍ وهياكل إلا أنهم قد أعرضوا عن الذهب والفضة، ولم يعمدوا قط إلى استعمالها. بل اتبعوا سبيلاً وسطّاً بين الترف والخسة، وابتزوا لأنفسهم منازل جميلة، شاخوا فيها هم وأحفاد أحفادهم، متقلّبين فيها ذاتها على الدوام، وتاركينها من بعدهم لأعقارب يماطلونهم.

٤ - (١) قد وقع أذن أربعة طوفانات، ومنها طوفان ذفكلين، قبل الزمن الحاضر. والتميّز يقول فقط: وقد وقع من ذي قبل طوفانات كثيرة (٢٣ b). راجع المقدمة ٣ : ١. والأسطورة اليونانية المذكورة، بشأن ذفكلين وطوفانه.

أما الجهة الغربية من الأكروبلس فقد استفادوا منها لإنشاء حدائق وملاعب، ومطاعم جماعية يغادرونها آناء القيظ. وتفجرت في موضع الأكروبلس الحالية عين غزيرة واحدة، غارت الآن بسبب الهزات، ولم تترك حولها سوى جداول صغيرة. أما أهل ذلك العهد، فقد كانت توفر لهم جميعاً ماء غزيراً لا ينضب، يفيض فيضاناً في الشتاء وفي الصيف.

وهذا كان نمط حياتهم. كانوا يسهرون على مواطنיהם، ويصيرون شعوب اليونان الأخرى، وهي منقادة لهم عن رضى. ويحرصون أشد الحرص على أن يبقى فيهم عدد الرجال والنساء، الذين أصبحوا قادرين على خوض الحروب أو الذين خاضوها وظلوا قادرين على خوضها، واحداً على الدوام، أي حوالي عشرين ألفاً في أقصى الحدود. فقد امتاز إذن أولئك الحماة بتلك المزايا، وساسوا دولتهم وببلاد اليونان طرراً بالعدل على ذلك المنهج المطرد. واشتهروا في كل أوروبا وآسيا بجمال أجسادهم وب مختلف مناقبهم الروحية. وذاع صيتهم أكثر من جميع معاصرיהם<sup>(٢)</sup>.

---

(٢) إن هذا الوصف المقتبب يذكرنا باللوحة التي رسمها أفلاطون في الجمهورية عن الدولة المثلثي. ولكنه لا ينطبق على البرنامج الذي بسطه الفيلسوف في التميّص (٢٧). وطبقاً لذلك البرنامج، كان على إكرتيسيس أن يتسع خصوصاً في عرض مناقب الأنثنيين القدامى. ولعل أفلاطون يعتمد الفموض والإبهام، ولعله يدع هذا الموضوع ليجول فيه جولة أكمل في حوار هرمكراطس.

## الفصل الثاني

### الأطلنطيّس

١ - لماذا يسمى أكْرِتِيس أصحابها بأسماء يونانية؟

ولنبسط لديكم الآن أنتم الخلان - لأن كل المعرف مشتركة بين الأصدقاء -، لننبسط لديكم حال مناوئهم الذين شهروا الحرب عليهم، ولنفصل ١١٣ كيف كانت حالمهم، وأطوار شأنهم، إن لم تفتنا ذكرى الأمور، لأنّا سمعنا بها ونحن بعد أطفال.<sup>a</sup>

ولا بد لي، قبل مباشرة الحديث، أن أبين لكم أيضاً هذه النقطة التالية بإيجاز، خشية أن تدهشووا لكثرة سماعكم أسماء يونانية، أطلقت على أناس برايرة. سوف تعلمون إذن سبب تلك التسميات. إن صُولَن، لعزمِه على الاستفادة من هذه القصة في شعره، قد استفهم عن معنى الأسماي. فوجد أن أولئك المصريين الأوّلين قد دوّنوا تلك الأسماء بعد أن نقلوها بمعناها إلى لغتهم. وهو في نوبته، تفهم مفاد كل اسم من تلك الأسماي ونقلها إلى لغتنا وسجلها. وهذه المخطوطات قد كانت طبعاً عند جدي، ولا تزال لدى إلى الآن. وقد أكّبت على درسها وتأمّلها وأنا بعد غلام صغير<sup>(١)</sup>. فإن سمعتم إذن

(١) لعل أفلاطون قد سمع ما قال في الفقرة السابقة، وهو أن أكْرِتِيس قد سمع سمعاً فقط في طفولته بتلك القصص والروايات، لا أنه قد أكب على درسها وتأملها. ولم يرد ذكر لهذه المخطوطات المحفوظة عند أكْرِتِيس في حوار التميّس (٢٦).

b أسماء تجاري أسامي بلادنا، فلا يأخذكم العَجَب، إذ اطلعتم على سببها. أما تلك القصة الطويلة، فقد ابتدأت في ذلك العهد كما يلي تقريباً.

## ٢ - الأطلنطيّس ملِك بُسْدُون. ملوكها الأوائل:

c على ما قلنا، في ما سبق، عن اقتراع الآلهة (على أرجاء الكون)، واقتسامهم الأرض كلها بينهم<sup>(١)</sup>، حصصاً هنا أكثر اتساعاً وهنا أقل، وإقامة الهياكل والذبائح لأنفسهم<sup>(٢)</sup>، حظي بُسْدُون على هذا النحو بجزيرة الأطلنطيّس، وأقام أبناءه الذين أنجبهم من امرأة مائتة، في مكان ما من الجزيرة هذه أوصافه.

d على مقربة من البحر وإلى منتصف الجزيرة بجملتها، امتد سهل قيل عنه إنه كان أبهى كل السهول طرأً، ومن أوفرها طيبةً وخصباً. وانتصب كذلك في هذا السهل، على خمسين استادياً من منتصفه، هضبة منخفضة الجوانب. هنالك كان يسكن رجل اسمه افِيرْ، من أهل الأرض الأوائلين الذين نشروا في تلك البقعة، ومن تربتهم بالذات. وقد أقام مع امرأته لفِيني. وأنجبا ابنة وحيدة اسمها اكْلُتو. ولما بلغت الصبيّة سن الزواج، ماتت أمها وتوفي أبوها ومال إليها بُسْدُون واقترن بها. وحسن الهضبة التي أقامت عليها. وقدّها على شكل مستدير، وحوّطها بحلقات أو وصائد صغيرة فكبيرة من ماء ومن تراب تلف تباعاً الواحدة حول الأخرى؟ اثنتين من تراب، وثلاثة من ماء. وقد خطّها وكأنه يدور على نفسه من منتصف الجزيرة. وكل حلقة تبعد e بعدها واحداً من كل جهاتها عن ذاك المنتصف. ولمّا حَسِنَها على هذا الوجه،

---

(١) بشأن قسمة الأرضي بين الآلهة انظر هنا المقطع ١٠٩ . يذكرنا أفلاطون هنا باعتقاد عم وانشر عندهم، وقد حاولوا أن يفسروا به اختلاف العبادات المحلية.

(٢) راجع في أسماء الأشخاص على اختلافهم، المقدمة، الفصل الثاني.

غدت ممتعة على البشر. إذ لم يكن بعد من سفن ولا من إبحار. وهو نفسه كإله زين الجزيرة المتوسطة (الناشئة عن الوصائد والخنادق المحدقة بها)<sup>(٣)</sup>. وفجر من تربتها ينبوعي مياه، أحدهما يتذبذب ساخناً والآخر ينساب من عينه عذباً بارداً. وقدم للجزيرة من الأرض طعاماً متنوّعاً وافراً.

١١٤ ولد له في خمس ولادات عشرة توائم ذكور. فرباهم وقسم جزيرة a الأطلنطيس كلها إلى عشرة أقسام، وأعطى الأول من مولوديه الأكبرين مقرّ أمّه والحسنة المحدقة به. وهي أفضل الحصص وأكثرها اتساعاً. ونصبه ملكاً على إخوته الآخرين. وجعل هؤلاء النساء. وأقطع كلاً منهم ولاية أناس كثريين وسلطه على بقعة شاسعة.

وسمّاهم جميعهم بأسمائهم. وأعطى الأكبر أو الملك الاسم الذي أطلق b نسبته على الجزيرة كلها وعلى البحر المسمى أطلنطي، لأن اسم أطلس كان اسم (ابنه) الأول، الذي ملك في ذلك العهد. وأطلق على الثاني، المولود بعد ذلك، اسم إِيَقْمُلُس باليونانية وغَادَرُس باللهجة المحلية، لأن التوأم الثاني نال بالقرعة طرف الجزيرة المتّجه نحو أعمدة هرقليس، والمقابل الآن المقاطعة الغذيرية المسمّاة باسم مكان هناك أطلق اسمه على تلك المقاطعة<sup>(٤)</sup> ودعا ابنيه المولودين في الولادة الثانية، الأول أَمْقِيرِس والثاني إِيفِيمُن. وأعطى c الاثنين في الولادة الثالثة، السابق أعطاهم اسم اِمْنِسِيَّس واللاحق اسم افتُوخُن.

(٣) يلاحظ القارئ أنَّ أفلاطون يصف حالتين متعاقبتين على جزيرة الأطلنطيس. وقد زين الجزيرة وحملها على التتالي الآلة ثم البشر بحذفهم ومهارتهم.

(٤) كل هذه السلالات والأنساب تبدو وكأنها مجرأة أو معرضة لما ألف منها الشعراء والمورخون. ولا ريب أنَّ أفلاطون ينهمك في هذه التفاصيل كلها، ونبيته المزج والتهكم. لأنها كما يبدو لن تفيد أيةفائدة في ما بعد، أمّا اختيار الأسماء ومعانيها فليرجع في ذلك إلى المقدمة، الفصل الثاني.

والأول من البطن الرابع دعاه الإسبس والتالي ميستر ولمولودي البطن الخامس للمنقاد فيما جعل اسم أزيس وللماضي اسم ذيبريس.

فهؤلاء قطعوا الجزيرة هو وأعقابهم مدى أجيال وأجيال. وسلطوا على جزر كثيرة أخرى في البحر. لا بل، على نحو ما قيل سابقاً، بلغت سيادتهم حدود مصر وترنّا الواقعة داخل أعمدة هرقليس من جهة هذه<sup>(١)</sup>. وولدت لأطلس سلالة كبيرة وكريمة. والملك وهو الأكبر كان يسلم الملك دوماً لبكر مواليده. فحفظوا الملك مدى أجيال وأجيال.

### ٣ - موارد الأطلنطيين الطبيعية:

وقد أحرز أولئك الملوك ثروةً بلغت من الضخامة حداً لم تبلغه قط ثروة أيّة سلالة ملكية قبلهم، ولا يسهل أن تبلغها يوماً ثروة من بعدهم. وتوافرت عليهم كل موارد المدينة وكل موارد المقاطعات الأخرى من البلاد. وقد كان يأتيهم من الخارج بسبب سيادتهم، خيرات وافرة. ولكن أكثر الخيرات الضرورية للحياة كانت الجزيرة توفرها لهم. أوّلاً كل ما يستخرج من المناجم من معادن صلبة أو سهلة الذوبان<sup>(٢)</sup>. وذلك المعدن الذي نسميه الآن فقط، وفي ذلك العهد، بالإضافة إلى اسمه كان صنفه يستخرج من الأرض. وهو نحاس الجبال الموجود في بقاع كثيرة من الجزيرة. وقد كان لأهل ذلك العهد أنفس المعادن ما خلا الذهب<sup>(١)</sup>. ثانياً كل الأخشاب التي تقدمها الغابات للنجارين في شتى أشغالهم، كانت الجزيرة توفرها لهم بلا انقطاع. وتقوّت أيضاً بوفرة

(١) في موضوع السلطنة الأطلنطية راجع التيميس (ab ٢٥).

(٢) يعني بكلمة تكتنا ticta المعادن السهلة الذوبان كالرصاص والقصدير، راجع السفستي (c ٢٦٥).

(١) في ما يتعلق بنحاس الجبال، راجع المقدمة، الفصل الثالث، القسم الثاني.

صنوف الحيوانات الداجنة والأبدة. وكان فيها علاوة على ذلك ضرب من الفيلة منتشر جداً. إذ قد تيسّر فيها المرعى والغذاء لكلّ الحيوانات الأخرى، العائشة في البحيرات والمستنقعات والغدران، والتي ترعى في الجبال والسهول، وتيسّر أيضاً حتى لذاك الحيوان وهو أضخم الحيوانات وأشدّها نهماً<sup>(٢)</sup>.

وبالإضافة إلى تلك الخيرات، كانت الجزيرة تحمل وتنمي خير إنماء كل صنوف العطور والأطیاب، التي تتميّز بها الأرض الآن في أية بقعة من بقاعها، سواء صدرت تلك الأطیاب من الجذور أم الأعشاب أم الأشجار أم الصموغ المنقطرة من الأزاهير أو الثمار. وتؤتي أيضاً أثماراً طریئه وجافه جعلت لطعمها، وثماراً نستعملها لإعداد الخبز، ندعو أصنافها كلها حبوباً، وثماراً تحملها الأشجار المختلفة فتعطينا المشروبات والمأکل والدهون، والأثمار التي جعلت للتسلية واللذة، ذات القشور والصعبة الادخار، وكل الأثمار التي تقدمها بعد الطعام والاكتحاظ منه لمن تعب من الأكل كفاكهة مسلية مستحبة، كل تلك الفواكه والأثمار على اختلاف أصنافها، كانت الجزيرة الواقعة تحت الشمس تؤتيها إذ ذاك فاخرة بهيّة رائعة، وبكميات لا تحد.

فقد استغل القوم، إذن كل تلك الخيرات وجنوها من تربتهم، ثم انصرفوا إلى تشييد الهياكل والأبنية الملكية والموانئ ومرافق تخزين السفن وإصلاحها. وعمّروا أرجاء البلاد برمتها وزينوها بانتظام على النحو التالي.

#### ٤ - تخطيط حاضرة الملك وأبنيتها:

فأقاموا الجسور أولاً فوق الخنادق التي مُوّنت بماء البحر، المحدقة بحاضرة الملك القديمة، وفتحوا هكذا طريقاً إلى الخارج، ومن الخارج إلى

(٢) بشأن حيوانات الأطلنطي، راجع ن.م. من المقدمة.

د القصور الملكية. أمّا القصور الملكية فقد شيدوها حالاً ومنذ البدء، في مهبط الإله وموطن أجدادهم. وكان الواحد منهم يتسلّمها من سلفه مزينة منقّة، فيعود إلى تزيينها، ويُفوق من سبقه في الأبهة والسؤدد. وهكذا دواليك حتى بلغوا في تزيين البناء حد الدهشة والذهول، يستولي على من يشاهد ضخامة الأشغال ورونقها.

واحتفروا ترعة باشروا بها من البحر، عرضها ثلاثة أيلات (٨٨,٨٠ مترًا) وعمقها مئة قدم (٢٩,٦٠ م) وطولها وطولها خمسون استاذياً (٨٨٠ مترًا) وبلغوا بها الخندق الخارجي وجعلوا مرور السفن عن طريق تلك الترعة من البحر إلى الخندق ممكناً، وقد أصبح ذاك الخندق بمثابة ميناء. وشقّوا فوهة الترعة بحيث تتسع لإبحار ثلات سفن معاً من أضخم السفن. وكذلك حفروا الوصائد أو الأرصفة الفاصلة بين الخنادق، حفروها بازاء الجسور، بحيث تتسع لإبحار سفينة ثلاثة واحده من خندق إلى آخر وسقوها فوق الممرات. فصارت السفن تعبر تحت تلك الجسور لأنّ شفاه (أي جوانب ممرات) الأرصفة علت علوّاً كافياً سطح البحر لتسمح (لأكبر السفن أن تعبّر منها إلى الخنادق). لأن أكبر الخنادق الذي جرت إليه مياه البحر بلغ من العرض ثلاثة استاذياً. والرصيف الذي تلاه سواه عرضاً. والحقتان التاليتان (أي الخندق والرصيف)، الرطبة منها عرضها استاذين مضاعف، والبابسة لها هي أيضاً نفس العرض الذي لسابقتها الرطبة. وأما الخندق الذي يلتقي حول الجزيرة عينها الواقعة في وسط الهضبة فعرضه استاذين (١٧٧,٦٠ م).

والجزيرة أخيراً التي قام بها القصر الملكي بلغ قطرها خمسة استاذياً.

وقد حوطوا هذه الجزيرة الأخيرة والأرصفة وجانبي الجسور، ولها بليثرين من العرض، بسور من حجارة. وأقاموا أبراجاً وأبواباً على الجسور عند مرات مياه البحر إلى الخنادق. واقتطعوا الحجارة من دائرة الجزيرة

المتوسطة ومن الأرصفة الملفقة حولها، من جانبي تلك الأرصفة الجانب الداخلي والجانب الخارجي. ومن تلك الحجارة ما هو أبيض وأسود وأحمر، وفي حين اقتطاعها كانوا يحفرون في الصخر مستودعين للسفن سقفهما الصخر ذاته. وقد نسقوا الأبنية تسيق الحائط لخيطان نسجه. فمنها ما شادوه بسيطاً من لون واحد، ومنها ما نمقوها ألوان حجارته مازجين بين لون ولون، بغية اللهو والتسلية. فحبوها لذة طبيعية وصفحوا وجه سور الرصيف الخارجي كله بالنحاس، مستخدمين هذا المعدن وكأنه دهان «وصبوا على سور الرصيف الداخلي قصديرًا وغلفوه به، أما سور الأكروبليس نفسها (أي الجزيرة التي توسطت الهضبة)، فقد غشّوه بنحاس الجبال، ولهذا المعدن التماع النار.

#### ٥ - البلاط والهياكل والينابيع ومختلف الأبنية:

أما الأبنية الملكية داخل الأكروبليس فقد نظمت على النحو التالي: ففي وسط الجزيرة بالذات شيد هيكل مقدس لاكتيتو وبسدون، هوّظوه بسياج من ذهب وحظروا دخوله على الجميع، فهناك خلف بسدون واكتلو سلالة الملوك العشرة، وولداها في ذاك المكان. وإلى هناك كانوا يأتون كل سنة من المقاطعات العشر، ويقدمون الذبائح الحولية الربيعية لكل من أولئك الملوك الأوليين<sup>(١)</sup>.

وهيكل بسدون نفسه كان له أستاذين طولاً وثلاثة إبلثرات عرضاً. وله من العلو ما يلائم الطول والعرض ويحمل في النظر. ولكن شكله كان بربيراً.

---

(١) إن كلمة هوريينا اليونانية تعني الربيعية. ولما كانوا يأتون كل سنة أي مرة في السنة يقدمون الذبائح للملوك العشرة الأوليين، أبناء بسدون وأنصار الآلهة، كانت تلك الذبائح الحولية الذبائح الربيعية التي يقدمون فيها بواكيير الشمار والغنم. وهذا معنى الكلمة أيضاً أو أحد معانيها. (المغرب)

٤٠٤ - وقد لبسوا الهيكل كله من الخارج بالفضة، ما عدا مشارفه فقد غشّوها بالذهب.  
ومن داخل الهيكل شوهد السقف كله من عاج منمّق بالعسجد واللابين ونحاس  
الجبال، وما تبقى من جدران وأعمدة وحضيض، غطّوه بالنحاس الجبلي.  
ونصبوا في الهيكل تماثيل من ذهب، الإله واقفاً على مركته، يقود أحصنتها  
الستة المجنحة، (مشوّق القامة) يكاد يمسّ ذروة السقف بهامته، والنرّيدة على  
مئة بلفين من حوله. وقد اعتقد أهل ذاك العهد أنَّ هذا كان عدد هاتيك الجنّيات<sup>(٢)</sup>.  
وقامت أيضاً داخل الهيكل تماثيل أخرى كثيرة، قدمها أفراد المواطنين وفاء  
ذورهم. وحول الهيكل الخارجي، نقشوا في الذهب رسوم كل النساء وكل  
الرجال الذين أنجبهم الملوك العشرة الأوائلون. وأقيمت تماثيل كثيرة قدمها الملوك  
وفاء نذر أفراد المواطنين في العاصمة، أو في المقاطعات الخارجية التي سلط  
الأمراء عليها. وقد جرى المذبح بفخامتها وإثقال صنعه تلك الزينة الرائعة. كما  
لاق البلاط الملكي بعظمة السلطنة وأبهة الهياكل ورونقها<sup>(٣)</sup>.

وقد استغلوا الينبوعين، ينبع الماء البارد وينبع الماء الحار، وغزاره  
مياههما لا حدّ لها. وكلّاهما صالحان بالطبع صلاحاً عجيباً للاستعمال، للذرة  
مياههما وخصبها. وأنشأوا حولهما أبنية، وغرسوا أشجاراً تلائم طبيعة المياه.  
واحتفروا أحواضاً وبركاً، منها ما هو في العراء تحت أسميم السماء، ومنها ما  
هو مسقوف شتوي للحمامات الدافئة. وجعلوا الحمامات الملكية على حدة،  
وحمامات الرعاعيا على حدة، وجعلوا أيضاً حمامات خاصة بالنساء، وخصبوا  
غيرها بالخيل، وأخرى بالدواب الباقية. وأعطوا كل فئة من تلك الحمامات

---

(٢) في الإله بسدون إله البحر والبر، راجع للأب فؤاد بربارة، الأسطورة اليونانية، دمشق ١٩٦٦، ٢: ١١؛ وما يلي. وفي النرّيدة بناة زفس، نفس الكتاب ٣: ٢ الفقرة الأولى. (المغرب)

(٣) لقد لفتنا النظر في المقدمة، الفصل الخامس، إلى أنَّ هيكل بسدون واكلتو يماثل على نطاق أوسع، وأكبر تقسيم الهيكل اليوناني المألوفة.

الزينة اللاقعة بها. وفائق المياه سحبوه إلى أجمة بُسْدُون المقدسة، وقد انطوت على كل أصناف الشجر، البديع الإلهي بروعته وبسوقه بسبب طيبة التربة. ومددوا قنوات إلى الجزرتين أو الوصيدين أو الرصيفين المدقين بالجزيرة المتوسطة بازاء الجسور، ليوصلوا المياه إليهما بواسطة تلك القنوات<sup>(٤)</sup>.

وبنوا هنالك هياكل كثيرة لآلهة كثرين، وغرسوا حدائق وبساتين، وأقاموا ملاعب عدة رياضية وميدادين تدريب للخيل، كل فئة على حدة في كلتا الجزرتين المستديرتين كالإسوار. ومن جملة الأشغال ميدان سبق خاص، أقيم في منتصف الجزيرة الكبرى المستديرة، عرضه استاذين وطوله ينتشر حول دائرة الجزيرة كلها ليتيح للخيل التنافس. ومن على جانبي ذاك الميدان الملتقي حول الجزيرة (الكبرى الخارجية)، شيدت معاقل الحرس لجمهور حملة الرماح. وأكثرهمأمانة نظمت حراستهم في الصغرى من الجزرتين المدقين بالأكروبلس، في الجزيرة المقابلة تماماً لرأس الهضبة. والذين فاقوا الجميع أمانة أعطيت لهم منازل في داخل الأكروبلس، حول (قصور) الملوك بالذات<sup>(٥)</sup>.

---

(٤) إن اهتمام أفلاطون البالغ بمنشآت الأطلنطيس المائية يفسر ولا ريب بالاعتبارات التالية:

- ١ - باعتبار أن أفلاطون يعارض بين ذاك البلد العارق في كل صنف من الخيرات الطبيعية، وبين الأنكى القاحلة الحافة في عهدها التاريخي.
- ٢ - بالنظر ربما إلى ذكريات الأعمال الرائعة العجيبة التي حققها الكريتيون في هذا المضمار، على ما فرضنا سابقاً في المقدمة، الفصل الخامس.

(٥) أن الذوريفورى هم بالضبط حراس الطغاة. ويعني اسمهم حملة الرماح وبرينتدرس، على ما يقال، هو أول من أقام مثل أولئك الحرس لذاته في مدينة كورنث. راجع في هذا الموضوع الجمهورية، ٨ : ٥٦٧ ثم ٥٧٥ b، وذigns اللاثرتى ١ : ٩٨. هذا، وفي دولة يونانية، على زعم أفلاطون، لا يحتاجون إلى لكتات ولا إلى ذلك التمييز بين كتائب أكثر أو أقل أمانة.

أما مستودعات السفن، فقد غصت بالمراكب الثلاثية، وكل التجهيزات والمعدات اللازمة لها، وكلها على خير أهبة. هذا ما يتعلق بمسكن الملوك وقد نظم على النحو الذي بيتنا. أما من يجتاز المرافق، وهي ثلاثة، ويتوجه نحو خارج الهضبة، يلقى سوراً يبتدئ عند البحر، ويدور حول الهضبة، على بعد خمسين استادياً من أكبر الخنادق. وهذا الخندق هو نفسه أكبر الموانئ المستديرة حول الهضبة، ويلزم السور هذا البعد من كل جهة. ثم ينغلق على ذاته عند فوهة الترعة الممتدة من البحر.

فكل تلك البقعة كانت عامرة بمنازل كثيرة متراسة. وازدحمت الترعة وأكبر المرافق بالمراكب والتجار. وقد أتوا من كل حدب وصوب، وملؤوا الفضاء أثناء النهار وأناء الليل، لوفرة عددهم، صراخاً وصخباً وكل ضرب من الضجيج.

## ٦ - الرقعة الباقية في البلاد، طبيعتها الجغرافية وتنظيمها:

لقد ذكرنا الآن عن حاضرة الملك وعن المسكن القديم، (مسكن الإله) وأبنائه الملوك العشرة وقرينته اكْلُتو<sup>١١٨</sup> ما كان يتردد تقريباً في ذلك العهد. علينا أن نعيد إلى الذهن طبيعة الرقعة الأخرى من البلاد، وما كانت عليه a نوع تنظيمها.

قد كان إذن يقال أولاً إن البلاد كلها كانت عالية جداً عن سطح البحر ناشزة الصخور، وإن البقعة المحدقة بالعاصمة كانت كلها سهلاً يحوط تلك العاصمة، وإن السهل نفسه أحذقت به الجبال على دائرتها، وانحدرت الجبال حتى ساحل البحر، وإن السهل كان بطاحاً متساوية الأديم، كلها مستطيلة، يبلغ مداها على جانبيها ثلاثة آلاف استادياً، ومن وسطها أخذأ من

b البحر نحو الداخل، أُلفي استاذيا<sup>(١)</sup>. ونظرًا إلى الجزيرة بجملتها، وقد اتجهت تلك البقعة نحو الجنوب، وأمنت أذى رياح الشمال. وقد أشادوا آنذاك بوفرة الجبال المحيطة بها وشمومها وبهائها، إذ تفوقت على كل جبالنا الحالية وضمت عدداً كبيراً من القرى الغنية بالسكان، كما اشتتملت على أنهار وبحيرات ومروج، توفر القوت لكل المواشي، من الحيوانات الداجنة أو الآباء؛ وغابات كثيفة من كل صنوف الأشجار، اللازمة لجملة الصناعات الخشبية، ولكل منها بوفرة منقطعة النظير.

c لقد عملت الطبيعة إذن في ذلك السهل، وتعب عليه ملوك كثيرون، ومدة أحقاب طويلة. وكان رباعي الشكل، وأكثره مستقيم الجوانب مستطيل. وما شذ عن ذلك منه، فقد قوّمه بحفر خندق حوله. وإن تحدث المرء عن عمقه وعرضه وطوله، فقد لا يُصدق قوله عن عمل كهذا من صنع الأيدي، لضخامة ذلك المشروع إذا فوبل بالأشغال الأخرى. ولكن لا بد لنا من ترداد ما قد سمعنا.

d حفر الخندق إلى عمق الـبَلِيتْرَنْ، وبلغ عرضه في كل مداه استاذين. وإذ أحاط بالسهل كله، فقد وصل طوله إلى حد عشرة آلاف استاذيا. فهذا الخندق كان يستمد مياهه من الجداول المنحدرة من الجبال، ويدور حول السهل، ويبلغ ضواحي العاصمة من على جانبيها، ومن هناك يتربكونه يجري نحو البحر e ليصب فيه. وفي أعلى ذلك الخندق (من جهة الجبال) اشتقوا منه قنوات واسعة، عرضها بالضبط مئة قدم (٢٩,٦٠ متراً)، جروها في السهل نحو قسم الخندق القريب من البحر. وكانت كل قناة تبعد عن الأخرى مئة استاذيا. وعن طريق تلك القنوات كانوا يزجّون أخشاب الجبال إلى المدينة، وينقلون

---

(١) فتكون مساحة السهل ستة ملايين استاذين. راجع a١١٨ و a١١٩.

المحاصيل الأخرى بالراكب في مواسمهما. وشقوا ترعاً جانبية للملاحة بين قناه وأخرى وبين حاضرة الملك.

واعتمادوا جني ثمرات الأرض والفاكه، مرتين في السنة، مستغلين مياه رِفْس في الشتاء، وما تحمل منها الأرض في الصيف، جارّين جداول من الترع والأقنية.<sup>١١٩</sup>

أما عدد الرجال الصالحين في السهل لخوض الحروب، فقد فرضوا بشأنه أن يقدم كل قلم اقتراح أو ناحية رئيس سرية. واتسعت الناحية إلى عشرة استاذياً في عشرة. وجملة النواحي ستون ألف ناحية، وقبل إن عدد رجال الجبال والبقاع الأخرى من البلاد لا يُحصى. وقد وزعوا، حسب الأمكنة وموقع القرى، على تلك النواحي، وأخذوا جميعهم لرؤسائها. وقد رُتب على كل رئيس سرية، أن يتبرّع للحرب بسدس مركبة حربيّة، ليبلغ عدد المراكب عشرة آلاف، وأن يقدم حصانين وفارسيهما، وجoadي مركبة أيضاً ولكن دون المركبة، ومحارب يصلح للخدمة في المشاة أو الفرسان مع ترس صغير، ومع فارس الجoadين الإضافيين سائهما أيضاً، وجنديين من المشاة المدججين بالسلاح وقواسيين، ومن الرماة أصحاب المقاليع اثنين أيضاً، ومن المشاة رماة الحجارة وحملة الرماح ثلاثة من كل صنف، وأربعة ملاحين لتجهيز ألف ومتئي سفينة. فقد نُظمت إذن أمور حاضرة الملك الحرية على النمط الآنف الذكر. أما أمور المقاطعات الأخرى فقد نُظمت على وجه غير هذا. وقد يطول بنا الوقت لتفصيله<sup>(٢)</sup>.

(٢) إن التنظيم العسكري الذي يصفه أفالاطون في هذا المقام هو تنظيم بربرى لأن اليونان لم يستعملوا قط المركبات الحربية، التي شاع استعمالها عند المصريين والفرس والمقلاع أيضاً كان سلاحاً بربرياً، استعمله خصوصاً أهل لغوريا. راجع المقدمة الفصل الخامس.

## ٧ - السلطات وحفلة القسم ومحاكمة الملوك:

- c أمّا السلطات ومراتب الشرف فإليك ما كانت عليه، وقد نظمت كذلك منذ البدء. لقد تسلّط كلّ من الملوك العشرة في مقاطعته وفي مدينته، على الناس وأغلب القوانين، معاقباً من يشاء وقاتللاً من يشاء. أمّا سلطة الملوك الواحد على الآخر وصلاتهم فيما بينهم، فقد حدّتها فرائض بُسْدُون، على ما نقله إليهم الشرع وتوصياته، وقد نقشها الملوك العشرة الأوّلون على نصب من نحاس الجبال، وضع في منتصف الجزيرة في هيكل بُسْدُون.
- d فهناك كان الملوك العشرة يتّ貌ون مرّةً في السنة الخامسة، ومرة في السادسة بالتعاقب، مراجعين في تحديد السنين تساوي العدد المفرد بالعدد المزدوج. وفي اجتماعاتهم كانوا يتّقاضون في الشؤون والمصالح المشتركة بينهم، وينظرون في مخالفات الشرع إذا تجاوزه أحدهم، ويقضون فيها.
- e وعندما كانوا يزمعون الجلوس للقضاء، كانوا قبل ذلك يتّبادلون الأيمان التالية. بعد إطلاق الثيران في (أجمة) هيكل بُسْدُون، ينفرد فيها الملوك العشرة ويضرعون إلى الإله أن يقبض على الضحية المقبولة لديه. ثم يطاردون تلك الثيران بلا سلاح من حديد، ولكن بالدبابيس والشباك فقط. والثور الذي يقبضون عليه، كانوا يسوقونه إلى النصب، ويدبحونه فوقه طبقاً لستتهم.
- ١٢٠ a وقد نقش على النصب، فضلاً عن الشرائع، قسم يستدعى لعنات كبيرة على الحاتنين. وبعد تصحية الثور طبقاً لشرعهم، وبعد إحراق كلّ أعضائه يمزجون كأساً كبيرة من دمه، وينضحون به كلاً منهم بمفرده. وما تبقى من دم الثور يأخذونه ويلقونه في النار، بعد تطهير النصب به. وعلى الأثر يتناولون جامات من ذهب، ويستنقون دماً من الكأس الكبيرة، ويسكبون منه فوق النار، ويحلفون أن يرعوا في القضاء السنن المنقوشة على النصب، وأن يعاقبوا من يكون قد سبق وتجاوز إحدى تلك السنن، وأن ينتقدوا بها من بعد

و لا يتجاوزوا إحداهما عمداً، وأن لا يحكموا أو ينقادوا لأمر حاكم منهم، إلا اذا حكم طبقاً لشريعة أبيهم. وبعد أن يتهدى كلّ منهم بهذه الأمور عن نفسه وعن سلالته مستدعياً اللعنات، يشرب من دم الثور ويقدم جامه لهيكل الإله<sup>(١)</sup>.  
٦ ثـ ينصرف إلى العشاء وما إليه من ضروريات.

وعند حلول الظلام، وقد خمدت وبردت نار الأضاحي، يتشحون جميعهم بحلة زرقاء من أبهى الحال، ويجلسون على الحضيض، فوق رماد الأضاحي التي أقسموا عليها. وفي الليل الحالك، بعد إطفائهم كلّ نور حول الهيكل، يشرعون في التحاكم، ويقضون في أمر من قد يتهمه أحدهم أنه خالف الشرع في شيء. وبعد التقاضي وإصدار الحكم، حالما ينبعق الفجر، يسجلون أحكامهم على لوحة من ذهب، ويعلقونها للذكرى مع حللهم.

وكان لهم سنن كثيرة أخرى خاصة، تتعلق بصلاحيات وامتيازات كل من الملوك العشرة. وأعظم تلك السنن أن لا يشهروا السلاح أبداً ببعضهم على بعض، وأن يهتوا جميعهم لنجدة من يستتجدهم، اذا حاول أحدهم في مدينة من مدنه أن يعزل الأسرة المالكة، وأن يتفاوضوا معاً نظير أسلافهم في شؤون الحرب وغيرها من المهام، تاركين الزعامة والقيادة العليا فيها لسلالة أطلس، وأن لا يكون للملك من صلاحية في إصدار حكم الموت على أحد أقربائه، إن لم يوافق على ذلك الحكم أكثر من نصف الملوك العشرة.

#### ٨ - انحطاط ملوك الأكلنتيس الخلقي:

٩ كانت إذن تلك القدرة الجباره الهائلة في هاتيك البلاد، فجيشهما الإله (زُفس) ودفع بها إلى بلادنا هذه، لعلة تماطل على ما قيل العلة التالية:

---

(١) تلك كانت عادة مألوفة بعد الذبيحة، لاسيما في الأمور الخطيرة الهامة.

مدة أجيال طويلة، وما دامت فيهم طبيعة الإله وافية كافية، لبث الملوك العشرة خاضعين للشرع منقادين له، عائشين بحلم وتعقل طبقاً للعنصر الإلهي المنتهي فرّعُهم إلَيْهِ. لأنهم حصلوا بفضلِه مشاعر وعواطف صادقة ونبلية من كل وجه، متصرفين بحكمة في كل صروف الدهر الطارئة، ومعاملين أيضاً بعضهم بعضاً بدراءة وحنكة. ولذا ما خلا الفضيلة ازدواجاً كل ما توفر لهم ١٢١ من خيرات، وعدوه من الصغائر حقيراً. وحسبوا بسهولة كوقرٍ شاقٍ أكداش a الذهب وغيره من النفائس المقتناة. ولم يسکروا بسبب ثرواتهم، ولم ينزلفوا في الترف، بل لبثوا واعين صاحبين، يستشفون في ثقابة ذهنهم أن تلك الخيرات تزداد لهم بسبب موئلهم وتصافيهم المتبدل وفضيلتهم وفضيلتهم، وأن الخيرات على عكس ذلك تتلاشى وتتقلص بفرط التهافت عليها والتقدير الزائد لها، وأن الفضيلة أيضاً تختلف آنئذ معها. فكل صنوف النعم التي أتيتنا على ذكرها وتفصيلها سابقاً، توافرت وتکاثرت لديهم بسبب مثل هذا التفكير ومثل تلك العقلية، وبسبب الطبيعة الإلهية المستقرة فيهم.

b ولكن عندما ذيل فيهم العنصر الإلهي ذوى، ومازج مراراً وتكراراً العنصر المائت المتفاقم، تغلب عليه الطبع البشري. وعندئذ، لم يعد في وسعهم حمل نعائهما الحاضرة، فهانوا وتحاقروا. وبدوا لأنظار أصحاب البصيرة ملطخين بالعار والشنار، وأتلفوا أبهى النفائس الروحية وقدوها. أما القاصرون عن النظر إلى حياة السعادة الناظرة الصادقة، فقد حسبوهم إذ ذاك في ذروة الفضل والغبطة، مكتظين جشعًا ظالماً وسؤداً واقتداراً.

c إلا أن زفْس السائد بالحق والشرع على الآلهة، لقدرته على استشاف مثل تلك الأمور، لما فقه إلى أية حالة زرية وصلت تلك السلالة الفاضلة (أصلاً) أراد أن ينزل بها العقاب، كي تعود وتضحى أكثر اتزاناً واعتدالاً، وتردّ بالعقوبة إلى صوابها. فاستدعى الآلهة أجمعين ليعقدوا جلسة طارئة في

أفح قصورهم، الواقع في قلب الكون بأسره، والمطلّ على كل الكائنات التي ينالها التحول والصيرورة. وبعد أن لم شملهم قال.

انتهى بعون الله تعالى وأيده

أنجز تعریب هذا الحوار وأعاد النظر فيه،

الأب فؤاد بربارة الدمشقي

في ٢٢ كانون الأول سنة ١٩٦٨ - دمشق.

# الفهارس

## الصفحة

---

|                           |       |                                                            |
|---------------------------|-------|------------------------------------------------------------|
| ٧                         | ..... | مفتح                                                       |
| <b>مقدمة حوار التيمئس</b> |       |                                                            |
| ١١                        | ..... | <b>الفصل الأول: تأليف و تاريخه، ملاحظات عامة</b>           |
| ١١                        | ..... | <b>البحث الأول: مصير التيمئس على مر العصور</b>             |
| ١٤                        | ..... | <b>البحث الثاني: ميزة التيمئس العامة</b>                   |
| ١٦                        | ..... | <b>البحث الثالث: الموضوع الرئيسي في الحوار</b>             |
| ١٩                        | ..... | <b>البحث الرابع: التصميم والإنجاز</b>                      |
| ٢٢                        | ..... | <b>البحث الخامس: طابع التخمين في العرض</b>                 |
| ٢٦                        | ..... | <b>البحث السادس: أشخاص الحوار</b>                          |
| ٣٢                        | ..... | <b>البحث السابع: إحالات التيمئس إلى حوارات سابقة</b>       |
| ٣٤                        | ..... | <b>البحث الثامن: تاريخ التيمئس و علاقاته بفيافس وسياسي</b> |
| ٣٨                        | ..... | <b>البحث التاسع: مصادر التيمئس</b>                         |
| ٤٥                        | ..... | <b>الفصل الثاني: أسطورة الأطلنطي</b>                       |

|                                                         |    |
|---------------------------------------------------------|----|
| الفصل الثالث: الله ونموذج العالم .....                  | 51 |
| البحث الأول: نموذجا العالم .....                        | 51 |
| البحث الثاني: وجود المثل والصور .....                   | 53 |
| البحث الثالث: إله أفلاطون في التيمئس .....              | 55 |
| الفصل الرابع: روح العالم.....                           | 59 |
| البحث الأول: موقع روح العالم .....                      | 59 |
| البحث الثاني: عناصر تركيب روح العالم .....              | 61 |
| البحث الثالث: تركيب روح العالم.....                     | 63 |
| البحث الرابع: تأليف السلسلة .....                       | 70 |
| الفصل الخامس: نظام أفلاطون الفلكي .....                 | 78 |
| البحث الأول: الكرة السماوية .....                       | 78 |
| البحث الثاني: أبعاد الكواكب السيارة .....               | 79 |
| البحث الثالث: حركات الكرة السماوية .....                | 82 |
| البحث الرابع: فرضيات أفلاطون الفلكية.....               | 83 |
| البحث الخامس: موقع الأرض وجمودها أو سكونها عن الحركة .. | 87 |
| البحث السادس: صورة العالم .....                         | 91 |
| الفصل السادس: نظرية المحلّ والعناصر .....               | 93 |
| البحث الأول: المحلّ .....                               | 93 |

|                                      |     |
|--------------------------------------|-----|
| ١ - مقام نظرية المحل                 | ٩٣  |
| ٢ - الضرورة                          | ٩٤  |
| ٣ - صعاب مشكلة المحل                 | ٩٥  |
| ٤ - استعارات أفلاطون                 | ٩٧  |
| ٥ - هل المحل هو المكان الفارغ        | ٩٧  |
| ٦ - معنى النظرية الأفلاطونية المحتمل | ٩٨  |
| <b>البحث الثاني: الصور</b>           | ١٠١ |
| ١ - وجود المثل أو الصور              | ١٠١ |
| ٢ - علاقة نظرية المثل بنظرية العناصر | ١٠٢ |
| <b>البحث الثالث: العناصر</b>         | ١٠٣ |
| ١ - متواالية العناصر الهندسية        | ١٠٣ |
| ٢ - المثلثات الأساسية                | ١٠٦ |
| ٣ - المجسمات الأولية                 | ١٠٩ |
| ٤ - صعوبات هذا البناء                | ١١٠ |
| ٥ - اتساع معارف أفلاطون الرياضية     | ١١٥ |
| <b>البحث الرابع: الأحداث الجوية</b>  | ١١٨ |
| ١ - النار                            | ١١٨ |
| ٢ - الهواء                           | ١١٩ |

|           |                                               |
|-----------|-----------------------------------------------|
| ١١٩ ..... | ٣ - الماء .....                               |
| ١٢٠ ..... | ٤ - التراب .....                              |
| ١٢٣ ..... | <b>الفصل السابع: روح الإنسان وجسده .....</b>  |
| ١٢٣ ..... | <b>البحث الأول: الروح البشرية .....</b>       |
| ١٢٣ ..... | ١ - أقسام الروح .....                         |
| ١٢٥ ..... | ٢ - الأرواح السفلى .....                      |
| ١٢٦ ..... | ٣ - الحوارات الأخرى ومصاعب التعليم .....      |
| ١٢٨ ..... | ٤ - التقمص .....                              |
| ١٣١ ..... | ٥ - اتحاد الروح والجسد .....                  |
| ١٣٢ ..... | <b>البحث الثاني: الأجسام الحية .....</b>      |
| ١٣٢ ..... | ١ - عناصر الأجسام الحية .....                 |
| ١٣٣ ..... | ٢ - التشريح عموماً .....                      |
| ١٣٤ ..... | ٣ - الغائية في بنية الجسم .....               |
| ١٣٧ ..... | ٤ - تنسيق المسائل المتعلقة بعلم العضوية ..... |
| ١٣٧ ..... | ٥ - العروق الكبيرة .....                      |
| ١٣٧ ..... | ٦ - التنفس والغذاء .....                      |
| ١٣٨ ..... | ٧ - مجاري التنفس العشائية والغازية .....      |
| ١٣٩ ..... | ٨ - عملية التنفس .....                        |

|           |                                                     |
|-----------|-----------------------------------------------------|
| ١٤١ ..... | ٩ - عملية التغذية والدورة الدموية .....             |
| ١٤٢ ..... | ١٠ - مصادر علم الحياة الأفلاطوني .....              |
| ١٤٣ ..... | <b>البحث الثالث: نظرية الإحساسات</b>                |
| ١٤٤ ..... | ١ - الرؤية .....                                    |
| ١٤٦ ..... | ٢ - المرايا .....                                   |
| ١٤٦ ..... | ٣ - الألوان .....                                   |
| ١٤٨ ..... | ٤ - السمع .....                                     |
| ١٤٩ ..... | ٥ - الذوق .....                                     |
| ١٥٠ ..... | ٦ - الشم .....                                      |
| ١٥٠ ..... | ٧ - اللمس .....                                     |
| ١٥٠ ..... | ٨ - الحس المشترك .....                              |
| ١٥١ ..... | ٩ - مصادر هذه النظريات .....                        |
| ١٥٢ ..... | <b>الفصل الثامن: المرضية والمداواة والوقاية</b>     |
| ١٥٢ ..... | <b>البحث الأول: مبدأ المرضية الأفلاطونية</b> .....  |
| ١٥٣ ..... | <b>البحث الثاني: اللحم والدم</b> .....              |
| ١٥٣ ..... | <b>البحث الثالث: تحلل اللحم</b> .....               |
| ١٥٥ ..... | <b>البحث الرابع: الحميّات</b> .....                 |
| ١٥٦ ..... | <b>البحث الخامس: مصادر المرضية في التيمّس</b> ..... |

|                                            |                                                         |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| ١٥٨ .....                                  | البحث السادس: أمراض النفس .....                         |
| ١٥٨ .....                                  | البحث السابع: المداواة والوقاية .....                   |
| ١٦٠ .....                                  | الختام .....                                            |
| ١٦٥ .....                                  | الفصل التاسع: مخطوطات التيمس ونصه .....                 |
| ١٦٥ .....                                  | البحث الأول: في المخطوطات .....                         |
| ١٦٨ .....                                  | البحث الثاني: النص والترجمة .....                       |
| <br>التيمس وهو حوار في نشأة الكون والإنسان |                                                         |
| ١٧٣ .....                                  | أ - التمهيد .....                                       |
| ١٧٣ .....                                  | ١ - المطلع .....                                        |
| ١٧٣ .....                                  | ٢ - تلخيص حديث البارحة .....                            |
| ١٧٧ .....                                  | ٣ - يوّد سقراط تاريخ دولة حقيقة يقابل وصفه النظري ..... |
| ١٨٠ .....                                  | ب - التطرق إلى الموضوع .....                            |
| ١٨٠ .....                                  | ١ - حديث اكرتيس .....                                   |
| ١٨٢ .....                                  | ٢ - رواية صولن .....                                    |
| ١٩٣ .....                                  | ج - الأسلوب المفروض إتباعه في باقي الحوار .....         |
| ١٩٤ .....                                  | د - توزيع الأدوار .....                                 |
| ١٩٧ .....                                  | الفصل الأول: المثالان الممكنا                           |
|                                            | ن والمبدع .....                                         |

|                                                                   |     |
|-------------------------------------------------------------------|-----|
| الفصل الثاني: لماذا هناك عالم. الصلاح الإلهي .....                | ٢٠١ |
| الفصل الثالث: طبيعة مثال العالم. الحقيقة ذاته .....               | ٢٠٣ |
| الفصل الرابع: لما كان العالم حسبما فهو يفرض وجود النار والتراب .. | ٢٠٥ |
| الفصل الخامس: العالم كرويّ وهو يكفي ذاته ويشمل الأجسام كلها ....  | ٢٠٧ |
| الفصل السادس: روح العالم.....                                     | ٢١٠ |
| الفصل السابع: وظائف روح العالم .....                              | ٢١٤ |
| الفصل الثامن: أصل الدوام والزمن.....                              | ٢١٥ |
| الفصل التاسع: وضع الكواكب السيارة في الفلك ودورها .....           | ٢١٧ |
| الفصل العاشر: لا بد أن يحوي العالم أربعة أصناف للأحياء .....      | ٢٢٠ |
| الفصل الحادي عشر: سلالة الآلهة الآخرين الشعبية .....              | ٢٢٣ |
| الفصل الثاني عشر: تركيب أجساد الأحياء الآخرين .....               | ٢٢٥ |
| الفصل الثالث عشر: المبدع يصتور الأرواح ويركتبها .....             | ٢٢٧ |
| الفصل الرابع عشر: الآلهة الأحداث يصتورون الأجسام .....            | ٢٢٩ |
| الفصل الخامس عشر: اتحاد الروح والجسد .....                        | ٢٢٩ |
| الفصل السادس عشر: شرح الأمور بالعلة الغائية: جسم الإنسان .....    | ٢٣٣ |
| الفصل السادس عشر: الأسباب اللاحقة والآلية وصلتها بالبصر .....     | ٢٣٧ |
| الفصل السابع عشر: السمع .....                                     | ٢٣٩ |
| الفصل الثامن عشر: شرح الأمور بالحتمية والضرورة.....               | ٢٤٠ |

|                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------|
| الفصل التاسع عشر: السبب التائه الشارد ..... ٢٤١                          |
| الفصل العشرون: المحل ..... ٢٤٣                                           |
| الفصل الحادي والعشرون: القابل أو الوعاء ..... ٢٤٦                        |
| الفصل الثاني والعشرون: الصور أو المثل ..... ٢٤٩                          |
| الفصل الثالث والعشرون: الوجود والصيغورة والمحل ..... ٢٥١                 |
| الفصل الرابع والعشرون: الحركة المحلية والتشويش الأول ..... ٢٥٣           |
| الفصل الخامس والعشرون: العناصر الأولى وتركيبها الداخلي ومولدها ..... ٢٥٥ |
| الفصل السادس والعشرون: أشكال العناصر الأولى الأربع ..... ٢٦٠             |
| الفصل السابع والعشرون: تحولات العناصر ..... ٢٦٢                          |
| الفصل الثامن والعشرون: حركات العناصر وسكناتها ..... ٢٦٥                  |
| الفصل التاسع والعشرون: أصناف العناصر الأربع وتنوعها ..... ٢٦٧            |
| الفصل الثلاثون: الجمادات الصادرة من الماء والتربة: الحجارة ..... ٢٧١     |
| الفصل الحادي والثلاثون: أصل الانطباعات الحسية ..... ٢٧٤                  |
| الفصل الثاني والثلاثون: اللذة والألم ..... ٢٧٩                           |
| الفصل الثالث والثلاثون: المذاقات المختلفة ..... ٢٨٢                      |
| الفصل الرابع والثلاثون: الروائح ..... ٢٨٥                                |
| الفصل الخامس والثلاثون: السمع والصوت ..... ٢٨٧                           |
| الفصل السادس والثلاثون: الألوان ..... ٢٨٨                                |

|                                                                   |     |
|-------------------------------------------------------------------|-----|
| الفصل السابع والثلاثون: العلة الإلهية والعلة الضرورية .....       | ٢٩١ |
| الفصل الثامن والثلاثون: تلخيص ما سبق .....                        | ٢٩٢ |
| الفصل التاسع والثلاثون: جنس المائتين .....                        | ٢٩٣ |
| الفصل الأربعون: روح تغذية الجسم .....                             | ٢٩٦ |
| الفصل الحادي والأربعون: بنية الكبد ووظيفته: التبصير والعرفة ..... | ٢٩٧ |
| الفصل الثاني والأربعون: الطحال .....                              | ٣٠٠ |
| الفصل الثالث والأربعون: الجوف والأمعاء .....                      | ٣٠٢ |
| الفصل الرابع والأربعون: العظام واللحم والنخاع .....               | ٣٠٣ |
| الفصل الخامس والأربعون: أصل النباتات .....                        | ٣١١ |
| الفصل السادس والأربعون: وظائف العروق وتوزيعها .....               | ٣١٣ |
| الفصل السابع والأربعون: شرح التنفس وتعليقه تعليلاً آلياً .....    | ٣١٧ |
| الفصل الثامن والأربعون: نتائج أخرى مماثلة .....                   | ٣١٩ |
| الفصل التاسع والأربعون: تغذى الجسم .....                          | ٣٢١ |
| الفصل الخمسون: شرح عام للأمراض .....                              | ٣٢٤ |
| الفصل الحادي والخمسون: الأخلاط سبب الأمراض .....                  | ٣٢٧ |
| الفصل الثاني والخمسون: أمراض النفس .....                          | ٣٣٣ |
| الفصل الثالث والخمسون: مبدأ الطبّ الجسمني والنفساني .....         | ٣٣٦ |
| : التعادل بين الروح والجسد .....                                  | ٣٣٦ |

|                                                              |     |
|--------------------------------------------------------------|-----|
| الفصل الرابع والخمسون: ضرورة ترويض الأرواح الثلاث معاً ..... | ٣٤١ |
| الفصل الخامس والخمسون: التقمص واصل الحيوانات .....           | ٣٤٤ |
| الخاتمة .....                                                | ٣٤٧ |

## مقدمة حوار اكرتيّس

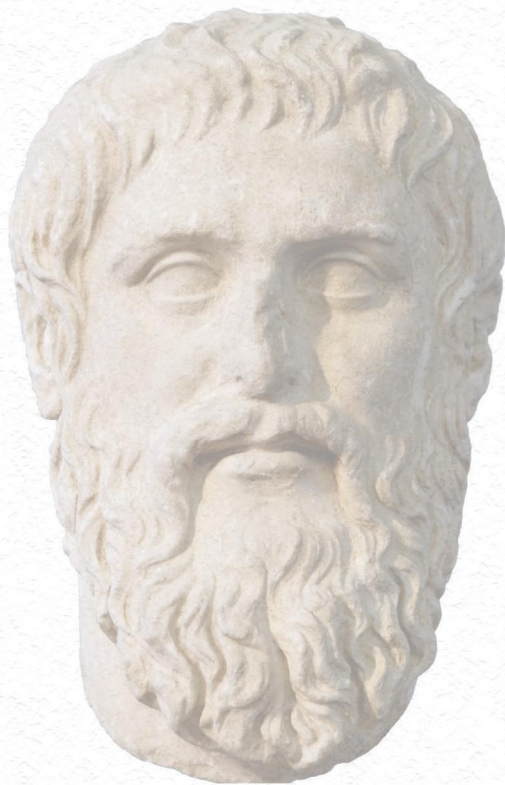
|                                                   |     |
|---------------------------------------------------|-----|
| الفصل الأول: صحة حوار اكرتيّس وميزته العامة ..... | ٣٥٠ |
| ١ - : صحة الحوار .....                            | ٣٥٠ |
| ٢ - : ميزة الحوار العامة .....                    | ٣٥٢ |
| الفصل الثاني: الأنساب الأسطورية .....             | ٣٥٥ |
| ١ - : أصل الأثينيين .....                         | ٣٥٦ |
| ٢ - : أصل الأطلنطيين .....                        | ٣٥٨ |
| الفصل الثالث: وصف أثينا ووصف الأطلنطيين .....     | ٣٦٢ |
| ١ - : أثينا .....                                 | ٣٦٢ |
| ٢ - : الأطلنطيين .....                            | ٣٦٤ |
| الفصل الرابع: شعائر الذبيحة والقسم .....          | ٣٧٠ |
| ١ - : شعائر الذبيحة .....                         | ٣٧٠ |
| ٢ - : شعائر القسم .....                           | ٣٧١ |
| الفصل الخامس: مشكلة مصادر الكرتيّس .....          | ٣٧٣ |
| الفصل السادس: مخطوطات الكرتيّس .....              | ٣٨٣ |

## حوار اكرتيّس أو الحوار الأطلنطي

|                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------|
| ١ - المطلع: ارتياح تيمّس إلى الصمت بعد طول الحديث ..... ٣٨٦         |
| ٢ - اكرتيّس يلتّمس إغضاء ساميّه ..... ٣٨٦                           |
| ٣ - تلخيص معطيات التيمّس ..... ٣٨٩                                  |
| <b>الفصل الأول: أثينا الزمن الغابر ..... ٣٩٠</b>                    |
| ١ - أثينا ملك هيفستوس وأثنا ..... ٣٩٠                               |
| ٢ - دستور أثينا القديم ..... ٣٩٠                                    |
| ٣ - وصف الأنكى القديمة وحدودها ..... ٣٩٢                            |
| ٤ - مدينة أثينا ..... ٣٩٥                                           |
| <b>الفصل الثاني: الأطلنطي ..... ٣٩٧</b>                             |
| ١ - لماذا يسمى اكرتيّس بأسماء يونانية ..... ٣٩٧                     |
| ٢ - الأطلنطي ملك بسذون، ملوكها الأولون ..... ٣٩٨                    |
| ٣ - موارد الأطلنطي الطبيعية ..... ٤٠٠                               |
| ٤ - تحطيط حاضرة الملك وأبنيتها ..... ٤٠١                            |
| ٥ - البلاط والهياكل والبنيان ومختلف الأبنية ..... ٤٠٣               |
| ٦ - الرقعة الباقيّة من البلاد: طبيعتها الجغرافية وتنظيمها ..... ٤٠٦ |
| ٧ - السلطات وحفلة القسم ومحاكمة الملوك ..... ٤٠٩                    |
| ٨ - انحطاط الأطلنطي الخلقي ..... ٤١٠                                |

الطبعة الثانية / م ٢٠١٤

عدد الطبع ١٠٠٠ نسخة



[www.syrbook.gov.sy](http://www.syrbook.gov.sy)  
E-mail: [syrbook.dg@gmail.com](mailto:syrbook.dg@gmail.com)

هاتف: ٣٣٢٩٨١٥ - ٣٣٢٩٨١٦  
مطابع الهيئة العامة السورية للكتاب - م ٢٠١٤

سعر النسخة ٦٦٠ ل.س أو ما يعادلها